


2

no 1 / 2017

Depuis les années 1930, la célébrité de Heidegger semble 
autant reposer sur l’influence énorme exercée par sa pensée 
que sur son engagement au côté des nazis. Si cet engagement 
n’a pas disqualifié a priori l’importance accordée à cette 
pensée, c’est en partie du fait que sa durée et son intensité 
ont été longtemps minimisées par Heidegger lui-même et 
ses disciples : le « Maître1 » n’aurait cédé aux sirènes de la 
révolution conservatrice que durant les quelques mois où, en 
1933, il a accepté d’être recteur de l’université de Fribourg 
avant de démissionner du fait d’un désaccord profond avec 
les nazis2. Dans ces conditions, il était raisonnable de n’y 
voir qu’une erreur liée à des circonstances difficiles sans 
conséquence pour la pensée heideggerienne.
Certains nourrissaient cependant déjà davantage que 
quelques soupçons, allant jusqu’à affirmer un lien fort entre 
la pensée du philosophe et son engagement politique. Le 
philosophe allemand Karl Loewith, ancien étudiant et proche 
de Heidegger (Janicaud 2001  : 120-134), le sociologue 

1	  Ainsi que le désigne malicieusement François Rastier (2015).
2	 Heidegger, Entretien donné au Spiegel en 1966, publié en 1976. C’est 

encore plus ou moins la version des faits proposée par Dominique Janicaud, 
pourtant heideggerien modéré, qui parle de « l’engagement de 1933 » dans 
son ouvrage Heidegger en France (Janicaud 2001).

L’acharnement apologétique : Arendt au secours de Heidegger
Note critique sur Emmanuel Faye (2016). Arendt et Heidegger.  

Extermination nazie et déstruction de la pensée. Paris, Albin Michel

Michel Baudoin

© Paris, Albin Michel [http://www.albin-michel.fr/ouvrages/arendt-et-heidegger-9782226315137].

http://www.albin-michel.fr/ouvrages/arendt-et-heidegger-9782226315137%5D


3

no 1 / 2017

Georges Gurvitch (Faye 2016  : 276-277, note  3), et le 
philosophe Alexandre Koyré (Faye 2016 : 324-325) comptent 
parmi les premiers critiques, dès 1946. Adorno essaie, une 
vingtaine d’années plus tard, de montrer que la philosophie 
de Heidegger se réduit à un envoûtement verbal abusant 
de l’ontologie pour masquer son idéologie politique (Adorno 
2009)3. En 1975, dans le cinquième numéro des Actes de 
la recherche en sciences sociales, Bourdieu soutient à son 
tour que l’ontologie heideggerienne n’est que le recodage 
universitaire sublimé et acceptable d’énoncés nazis 
vulgaires. Mais toutes ces interventions restent relativement 
souterraines. Le premier grand débat public n’éclate en 
France qu’en 1987 avec la publication du livre de Victor 
Farias, Heidegger et le nazisme, où l’on apprend que le 
«  Maître  » a participé bien plus activement et longuement 
à la révolution conservatrice qu’on ne l’imaginait et qu’il ne 
l’avait avoué. Bien des philosophes heideggeriens sont sans 
doute ébranlés profondément par ces révélations. Mais la 
pensée heideggerienne elle-même leur semble encore trop 
profonde et riche pour être brutalement réduite au nazisme 
de son auteur4.
C’est pourquoi le premier livre d’Emmanuel Faye sur le sujet, 
Heidegger, l’introduction du nazisme dans la philosophie, fait 
3	 La traduction tardive, en 1989, de cette œuvre parue en 1964 (par une 

heideggerienne, Éliane Escoubas, qui démine son contenu en essayant de 
rapprocher Adorno et Heidegger dans la préface) est regrettable. Est-ce la 
raison pour laquelle Janicaud (2001), bien qu’il la mentionne, ne la discute 
pas ?

4	 Janicaud (2001 : 348-390) fait un compte rendu de la querelle relativement 
équilibré, même s’il finit par pencher en faveur de Heidegger et que les 
principaux points de sa défense sont aujourd’hui affaiblis, si ce n’est anéantis, 
par les travaux réalisés par Emmanuel Faye depuis 2005.

grand bruit en 2005. Emmanuel Faye y démontre, mais cette fois 
grâce à des cours inédits dont l’accès n’était pas contrôlé par 
les exécuteurs testamentaires du « Maître », que la philosophie 
de Heidegger est à ce point imprégnée d’antisémitisme et 
d’hitlérisme qu’il s’agit moins d’une philosophie que d’une 
œuvre de propagande nazie parée des atours d’une pensée 
essentielle (Faye 2007 : 25). Confrontées à ces accusations, 
les autorités philosophiques françaises, armées seulement 
de leur courage, de leurs œillères et de leurs pince-nez, 
inscrivent Heidegger au programme de l’agrégation. On n’en 
attendait pas moins. Préserver l’honneur de la philosophie et 
la valeur d’échange d’un capital symbolique durement acquis 
par la lecture laborieuse de textes obscurs et boursouflés 
nécessitait de caricaturer Emmanuel Faye en Fouquier-
Tinville de la philosophie, de l’accuser à tort de vouloir détruire 
la philosophie et les livres de Heidegger. La publication, en 
2014, des Cahiers noirs, prévue par Heidegger lui-même 
comme le couronnement de ses œuvres complètes, assène 
enfin aux indéfectibles défenseurs de Heidegger un coup 
violent5. Jusqu’ici les heideggeriens pouvaient encore insister 
sur l’absence d’antisémitisme dans les écrits philosophiques 
du « Maître » – en omettant toutes les références implicites, 
contenues dans les œuvres publiées, à la figure du Juif 
sous les guises du changeur, du déraciné ou de l’Asiatique 
ainsi que les références à peine cryptées à des antisémites 
aussi notoires à cette époque que le comte de York. Les 

5	 Ainsi Stéphane Domeracki, jusqu’alors heideggerien, a tourné casaque. 
On peut consulter avec profit son ouvrage, Heidegger et sa solution finale 
(Domeracki 2016), qui contient de nombreuses traductions des Cahiers 
noirs, qui n’ont toujours pas été traduits en français.



4

no 1 / 2017

Cahiers noirs détruisent ce dernier bastion en explicitant 
un antisémitisme pensé et assumé. Heidegger y écrit, entre 
autres choses que « les Juifs, avec leur talent marqué pour 
le calcul, “vivent” depuis le plus longtemps déjà d’après le 
principe de la race, ce qui explique pourquoi ils résistent à sa 
pleine application avec la plus grande violence6 ». Autrement 
dit, les Juifs seraient les responsables du traitement qui leur 
est infligé par les nazis et ils ont de surcroît l’impolitesse d’y 
résister violemment. Cette ignominie heideggerienne illustre 
à la perfection ce que Karl Kraus, le journaliste et polémiste 
autrichien, écrivait dès 1933 des nazis qui, sans aucune honte 
ni hésitation, se présentent sous les traits de « cette fameuse 
innocence qui persécute », où se dévoile « l’unité de la faute 
et du mensonge où le crime devient alibi et l’horreur motif 
d’honneur » (Kraus 2005 : 191). Il semble ainsi de plus en plus 
clair que Heidegger comptait, non sans raison au vu du climat 
idéologique actuel, sur un affaiblissement du souvenir des 
horreurs nazies pour pouvoir, de façon posthume, repasser 
d’un régime discursif d’insinuation à un régime d’affirmation 
explicite, comme il avait pu le faire de son vivant avec l’arrivée 
au pouvoir de cet homme dont il a rêvé de se rapprocher et 
dont il trouvait qu’il avait d’« admirables mains » (Faye 2007 : 
340), Hitler.
Emmanuel Faye considère donc désormais que l’affaire 
Heidegger est entendue, que les études critiques sont 
bien établies et qu’il est temps d’examiner la réception de 
la pensée heideggerienne, les raisons de son ampleur et 
ses conséquences. L’ouvrage de Janicaud n’avait abordé 
la réception de Heidegger que dans un cadre français. Or 

6	 GA 96 : 56, traduit et cité in Domeracki 2016 : 25.

Heidegger est étudié dans le monde entier et c’est sans doute 
en partie grâce à Hannah Arendt qui est, selon Emmanuel 
Faye, «  la figure qui aura le plus contribué après 1945, à 
la diffusion planétaire de la pensée de Heidegger  » (Faye 
2016 : 12). Sans elle, il n’aurait sans doute pas pu construire 
sa réputation de plus grand penseur du xxe siècle. Mais alors 
un problème saute aux yeux  : « comment le même auteur 
a-t-il pu concilier la défense hyperbolique de Heidegger et 
la description critique du totalitarisme national-socialiste ? » 
(Faye 2016  : 12-13) Arendt ayant été non seulement 
l’étudiante mais aussi l’amante de Heidegger au milieu des 
années  1920, beaucoup ont été tentés par l’explication 
romantique et sexiste : l’amour aurait partiellement aveuglé 
Arendt face aux errements politiques du «  Maître  », bien 
qu’elle ait opérée une critique subtile des thèses de Heidegger 
dans son œuvre. Faye soutient une interprétation tout autre. 
Si Arendt s’éloigne de l’univers intellectuel de Heidegger 
durant les années 1930 et l’essentiel des années 1940, elle 
devient pleinement heideggerienne entre 1947 et 1949 (donc 
avant même de revoir le « Maître » en Allemagne en février 
1950) sans doute à cause de l’attrait philosophique exercé 
sur elle par la Lettre sur l’humanisme, écrite par Heidegger en 
réponse à des questions posées par Jean Beaufret7 et dont 
elle admire la violence à l’égard de la tradition occidentale. 
À partir de là, Arendt va s’employer à innocenter les élites 
intellectuelles allemandes nazies des crimes commis par leur 

7	 Jean Beaufret (1907-1982), résistant, professeur de philosophie, principal 
interlocuteur de Heidegger en France après 1945, formateur de nombreux 
heideggeriens influents, tels que François Fédier (exécuteur testamentaire 
et traducteur de Heidegger), mais aussi de Robert Faurisson auquel il a 
apporté son soutien à la fin de sa vie.



5

no 1 / 2017

parti en proposant un schéma d’explications encore répandu 
aujourd’hui malgré les lacunes et les ambiguïtés liées au fait 
qu’elle s’inspire souvent d’auteurs directement impliqués 
dans le mouvement nazi (Heidegger donc, mais aussi Carl 
Schmitt, Walter Franck, Hermann Rauschning, etc.).
Ces ambiguïtés sont surprenantes. Arendt est une victime 
du régime nazi. Il s’en est fallu de peu qu’elle ne lui survive 
pas. Mais si elle s’est opposée de manière déterminée à 
l’antisémitisme qui sévissait en Allemagne, elle a aussi 
manifesté assez tôt un intérêt pour des thèses contre-
révolutionnaires et conservatrices. Au début des années 1930, 
avant d’être obligée à l’exil par la Gestapo, Arendt étudie Adam 
Müller (1779-1829), un critique littéraire romantique, penseur 
de l’État et admirateur de Burke, en passe d’être récupéré 
par les nazis (Faye 2016 : 61). Si elle tente de montrer que 
les nazis ne sont pas en droit de se réclamer de Müller, deux 
idées présentes chez cet auteur la séduisent. D’une part, 
c’est l’idée classique des anti-Lumières selon laquelle le 
concept universel de l’Homme doit être récusé du fait de son 
abstraction qui ne rend pas compte de la diversité concrète 
des hommes (l’idée même de droits humains universels est 
absurde de ce point de vue et c’est bien là le but de cette 
récusation). D’autre part, Arendt retient aussi l’importance 
du concept tout à la fois biologique, historique et religieux, 
de «  communauté ». Selon Müller, ce n’est qu’à travers la 
communauté que l’individu peut trouver son salut. D’après 
Emmanuel Faye, Arendt souscrit à ces idées jusque dans ses 
dernières œuvres et elle ne défend ni la valeur individuelle ni 
la dimension universelle de l’être humain (Faye 2016 : 63). 
À la fin des années 1930, Arendt, alors en exil à Paris, n’est 
toutefois pas encore encline à innocenter les intellectuels 

allemands. Dans un essai inachevé, Antisemitismus, Arendt 
dénonce dans l’antisémitisme des intellectuels romantiques 
allemands l’origine de l’antisémitisme moderne (Faye 2016 : 
68-71).
Arendt suggère même que Heidegger aurait sa place dans 
cette généalogie, lui qu’elle désignera comme le dernier 
des romantiques en 1946, dans son article intitulé Qu’est-
ce que la philosophie de l’existence ? À cette date, Arendt 
reproche encore à Heidegger de détruire l’humanisme dans 
la mesure où il opposerait le « soi » et le « on » sans donner 
aucun contenu humain particulier au «  soi  » (285-303). Or 
dès 1927, dans Être et temps (§ 74), Heidegger montre que 
le soi authentique ne s’accomplit que dans la communauté 
du peuple, uni dans un destin commun né de l’anticipation 
de la mort et scellé par la poursuite du combat et le choix de 
son héros. Arendt sait tout cela, mais elle fait comme si ces 
thèmes suspects étaient apparus après Être et temps. Et si 
elle mentionne l’engagement nazi de Heidegger en passant, 
elle le tourne tellement en dérision que son ancien maître est 
disculpé par son propre ridicule. Mais bientôt elle sera elle 
aussi séduite par la destruction de l’humanisme.
Plus tard dans l’année 1946, la recension critique de deux 
ouvrages, un collectif, Le Livre noir  : le crime nazi contre 
le peuple juif, et un de Max Weinreich, Les Professeurs de 
Hitler, infléchit en effet significativement la position d’Arendt 
(Faye 2016  : 19-48). Le Livre Noir, contient un livre à part 
entière, L’Enfer de Treblinka, écrit par Vassili Grossman, qui 
décrit l’irréductible humanité des déportés manifestée dans 
la résistance armée et la solidarité face à l’extermination. Or 
Arendt ne le mentionne pas et emploie des arguments aussi 
ambigus que promis à un avenir certain. Dans sa présentation, 



6

no 1 / 2017

les déportés sont déshumanisés, égaux seulement comme 
les animaux d’un troupeau passif destiné à ces usines de 
production des cadavres que sont les camps d’extermination, 
comme s’il était justifiable de leur reprocher de s’être laissé 
faire (ce qui est faux et/ou ignoble), comme si tuer des êtres 
humains avant de faire disparaître leurs corps était comparable 
à la production d’un objet. Heidegger lui-même utilisera cette 
image industrielle pour diluer la singulière horreur des camps 
et en attribuer la responsabilité à la civilisation scientifique et 
rationaliste que les nazis eux-mêmes haïssaient. Arendt va 
jusqu’à présenter l’extermination comme un crime si terrible 
qu’il ne laisse derrière lui ni bourreaux ni victimes – puisque, 
dans ce tourbillon meurtrier, Arendt prétend que les rôles sont 
interchangeables.
D’autre part, si Arendt commence par reconnaître quelques 
qualités au livre de Weinreich qui défend la thèse que les 
savants allemands ont fourni les idées, les techniques et les 
justifications du génocide, c’est pour finir sur une critique sans 
appel. Le fait qu’Heidegger soit mentionné par Weinreich et 
associé à Eugen Fischer, le directeur de l’institut de Berlin 
où sera formé Joseph Mengele, médecin d’Auschwitz, n’y 
est pas, selon Emmanuel Faye, étranger (Faye 2016 : 35)8. 
Arendt accorde encore (ce qu’elle ne fera plus cinq ans plus 
tard) que Schmitt, Heidegger et quelques autres sont allés 
au-delà de la mesure dans leur soutien au régime hitlérien, 
mais elle ne les qualifie pas eux-mêmes de nazis. Cette 
concession faite, elle affirme que les nazis ne s’intéressaient 
pas aux vrais penseurs, mais seulement aux techniciens sans 

8	 Sur la très longue amitié entre Heidegger et Fischer, voir Faye 2007 : 77, 
mais aussi Janicaud 2001 : 354.

idées. Les intellectuels nazis sont donc totalement disculpés, 
la populace et les politiciens accusés. Cette conception sera 
développée plus tard par Arendt et elle servira de caution à 
tous ceux qui soutiennent que le nazisme n’a été défendu 
que par des intellectuels de seconde zone et non pas par de 
grands penseurs.
C’est en 1949 qu’Arendt achève de se convertir aux idées 
heideggeriennes. Emmanuel Faye en trouve la preuve 
dans la correspondance d’Arendt avec Dolf Sternberger, un 
philosophe proche de l’école de Francfort que le régime nazi 
avait contraint à abandonner la carrière universitaire au profit 
du journalisme parce qu’il était marié à une juive (Faye 2016 : 
308-326). C’est à ce moment que Sternberger demande à 
Arendt si elle accepterait de rédiger un essai critique consacré 
à la Lettre sur l’humanisme. Il a lu son article de 1946 sur la 
philosophie de l’existence et il pense qu’elle est la femme 
de la situation. Arendt répond sèchement qu’elle n’a aucune 
critique philosophique à opposer à ce texte de Heidegger 
qu’elle apprécie. Emmanuel Faye en conclut que c’est bien 
la lecture de Heidegger, et non un sentiment amoureux, qui 
motive le tournant dans le jugement qu’Arendt porte sur lui. 
Cela est en partie confirmé par le fait qu’à la même époque 
Arendt écrit à Jaspers qu’elle est encore furieuse contre 
Heidegger du fait de son comportement envers Husserl.
La publication et le succès des Origines du totalitarisme en 
1951 ouvrent à Arendt la porte à toutes les universités nord-
américaines dans le contexte de la guerre froide. Or, dans cet 
ouvrage, au-delà de quelques différences terminologiques, 
Arendt ne fait que transposer dans une théorie explicitement 
politique les concepts et les thèses de Heidegger (Faye 
2016 : 346). Jusqu’ici, la plupart des commentateurs d’Arendt 



7

no 1 / 2017

aveuglés par les petites différences, n’ont pas vu les grosses 
ressemblances entre elle et le « Maître ». Pourtant, en 1954, 
elle revendique l’introduction des existentiaux heideggeriens 
dans la théorie politique. Heidegger aurait ouvert la voie à 
un réexamen de l’entière sphère politique à la lumière des 
expériences humaines élémentaires (et qui, fondées dans 
l’affect, permettent de récuser une approche rationaliste de la 
politique). Ces expériences humaines élémentaires renvoient 
justement aux existentiaux déployés un temps par Heidegger 
dans la description phénoménologique de la quotidienneté. 
Arendt présente, par exemple, comme Heidegger lui-même, 
l’expérience fondamentale du totalitarisme sous les espèces 
de l’abandon et de l’isolement. C’est bien sûr un contresens 
massif sur le nazisme qui désirait au contraire plus que tout 
l’unité organique du corps politique. Dans un revirement total 
par rapport à l’article de 1946 où Heidegger était présenté 
comme un nihiliste, c’est lui qui nous permet maintenant de 
penser la pluralité politique grâce à la notion d’être-ensemble. 
Dans les mêmes années, c’est la logique (et donc la raison) 
qui, comme la philosophie est opposée par Heidegger à la 
pensée, est accusée par Arendt d’avoir formée l’idéologie 
totalitaire  : la logique du totalitarisme serait le produit du 
totalitarisme de la logique elle-même (Faye 2016  : 344). 
Nous pouvons remarquer ici que cette idée invraisemblable 
est encore répétée par d’éminents philosophes comme une 
évidence. C’est Bernard-Henri Levy pour qui le fascisme est 
le produit des Lumières, c’est Robert Maggiori9 pour qui « le 
nazisme aveugle encore la philosophie, sans doute parce 

9	 Libération, 05/02/2015.

qu’il présente devant ses yeux la plus horrible construction 
qu’a pu réaliser son outil le plus précieux : la Raison ».
Il n’est donc pas tout à fait étonnant qu’Arendt renonce à 
accuser le romantisme allemand d’être une des sources 
de l’antisémitisme nazi, en reprenant une thèse de Carl 
Schmitt  : le romantisme politique aurait été trop relativiste 
pour développer autre chose qu’un antisémitisme social, 
inoffensif, opposé à l’antisémitisme politique ultérieur (Faye 
2016 : 74). Les véritables origines de l’antisémitisme politique 
selon Arendt seraient les Juifs eux-mêmes (Faye 2016 : 81), 
les Lumières françaises, Disraeli10 qui aurait été le premier 
à concevoir la race comme la clé de l’Histoire et qui aurait 
inspiré Hitler, l’affaire Dreyfus du fait de l’influence qu’Arendt 
prête à la populace dans une société décomposée où l’élite 
mafieuse compose avec la masse des déclassés. En 1967, 
dans la préface tardive au volume sur l’antisémitisme, Arendt 
accentuera sa thèse de la responsabilité des Juifs dans 
la formation de l’antisémitisme  : ils auraient les premiers 
défendu la conception raciale du judaïsme, reprise ensuite 
par les nazis. L’antisémitisme allemand du xixe siècle n’aurait 
produit en réalité que le sionisme. Céder à l’envoûtement d’un 
paradoxe, cela peut arriver. Accuser les principales victimes 
d’une idéologie meurtrière d’en être les responsables, alors 
même que l’on fait partie des victimes et non des bourreaux, 
ne devrait pas laisser beaucoup de place à la bienveillance 
interprétative.
Le balancier de la responsabilité des crimes nazis antisémites 
penchant en apparence une fois de plus vers les victimes 

10	 Benjamin Disraeli (1804-1881), homme politique et écrivain britannique, né 
dans une famille juive mais élevé dans la foi anglicane.



8

no 1 / 2017

elles-mêmes et la populace, il va de soi qu’Arendt doit excuser 
les élites intellectuelles nazies. Si la disparition des classes 
sociales constitue un élément essentiel du totalitarisme selon 
Arendt, elle est bien obligée d’admettre que l’Allemagne 
nazie est rigidement hiérarchisée, avec l’affirmation d’une 
forme d’aristocratie, et que la société de classe n’y a pas 
disparu. C’est la lutte des classes que les nazis rêvent de 
dissoudre dans le nationalisme fanatique, pas la hiérarchie. 
Cependant Arendt prétend que l’alliance entre les élites et la 
populace n’est que provisoire et caractéristique de la phase 
de la conquête nazie du pouvoir (Faye 2016  : 128). Dès 
que le pouvoir politique est acquis, ce sont les « masses de 
philisitins bien organisés » qui s’occupent de tout, en écartant 
les élites. C’est pourquoi Arendt peut écrire qu’«  il faut être 
juste envers les membres de l’élite qui, à un moment ou à un 
autre, se sont laissés séduire par les mouvements totalitaires, 
et qui, à cause de leurs capacités intellectuelles, sont même 
accusés quelquefois d’avoir inspiré le totalitarisme : ce que 
ces désespérés du xxe siècle ont fait ou non n’eut absolument 
aucune influence sur le totalitarisme » (cité par Faye 2016 : 
129). C’est qu’à ses yeux, le national-socialisme est un 
mouvement plébéien composé de déclassés manipulés 
par une pseudo-élite mafieuse dont l’idéologie n’est qu’un 
prétexte et un instrument dans la conquête du pouvoir. Nul 
besoin pour le comprendre de lire les nazis... même si elle 
emprunte sa vision du mouvement totalitaire à Rauschning, 
lui-même ancien nazi. Or Emmanuel Faye remarque que 
les nazis n’ont pas pris le pouvoir qu’avec des armes. Leur 
victoire est aussi liée à leur omniprésence dans les champs 
littéraire, philosophique, scientifique et culturel (Faye 2016 : 
131). Il n’est donc pas si simple d’exonérer les intellectuels 

comme Heidegger de leur responsabilité dans le succès du 
nazisme.
La Condition de l’homme moderne est publiée en 1958. 
Quand Arendt l’envoie à Heidegger, elle lui écrit dans la 
lettre jointe  : « pour ainsi dire, [ce livre] te doit tout à tous 
égards » (cité par Faye 2016 : 360-361). Cela est avéré par la 
terminologie employée : de la version allemande à la version 
anglaise, Arendt traduit Dasein par human condition. C’est 
donc sans surprise qu’un grand nombre de lieux communs 
heideggeriens trouvent leur place dans le prologue : critique 
réductrice de la science, dépréciation de la société égalitaire 
accusée d’empêcher par l’universalité du salariat l’émergence 
d’une aristocratie intellectuelle ou politique, condamnation de 
la technique, dénonciation suspecte de l’aliénation, comprise 
comme Heidegger, par laquelle l’Homme aurait perdu le sens 
de la Terre et du Monde pour se concentrer sur l’Univers (de 
Galilée à la conquête de l’espace) et le Moi (Descartes et son 
subjectivisme individualiste supposé) (Faye 2016 : 368).
Emmanuel Faye avance la thèse convaincante qu’Arendt 
défend en réalité une vision politique élitiste, aristocratique et 
sélective inspirée, parfois implicitement, de Heidegger (Faye 
2016  : 379-380). Quand le questionnement heideggerien 
« Qui sommes-nous ? » est introduit à la place de la question 
universaliste «  Qu’est-ce que l’Homme  ?  », jugée trop 
théologique, son origine est camouflée par la référence à 
saint Augustin alors même qu’Arendt y répond d’une façon 
toute heideggerienne encore : l’humanité est un statut (pas 
une nature) qui ne peut être conféré que par l’appartenance à 
une communauté politique déterminée. Mais si cette condition 
est nécessaire, elle n’est pas suffisante. L’humanité la plus 
haute est en effet conquise dans l’action politique. C’est ainsi 



9

no 1 / 2017

qu’à partir de la distinction étymologiquement discutable 
entre les mots grecs zoe et bios, par exemple, les travailleurs 
sont renvoyés à la vie animale (zoe) car ils sont tellement 
occupés à reproduire leurs conditions matérielles d’existence 
qu’ils deviennent incapables d’accéder à la véritable 
existence humaine impliquée dans l’action politique (bios). 
Même la séparation du politique et du social qui en découle, 
en fait empruntée à Schmitt (Le Concept de politique), est 
présentée de façon heideggerienne comme un processus 
historique de décadence partant de l’époque grecque (la plus 
haute), passant par l’époque romaine (déjà plus basse), pour 
enfin s’aggraver avec la modernité. Cette décadence serait 
marquée par la perte progressive de la distinction entre la vie 
privée et la vie publique. La vie privée consacrée à l’entretien 
de la vie biologique pouvait être marquée par la violence, 
ne serait-ce que du fait des esclaves. Or Arendt justifie 
l’esclavage et la violence privée pré-politique qu’il suppose 
car cela permet à certains de se libérer des contraintes de la 
vie biologique pour accéder à la liberté, à l’action politique. 
L’animalisation des travailleurs est ainsi entérinée. Seuls 
ceux qui accèdent à la vie proprement humaine dans l’action 
politique, fondamentalement conflictuelle, sont égaux. Arendt 
ne comprend en effet pas le combat politique sur un mode 
délibératif, mais plutôt sur un mode où la violence physique 
est présente et où il faut risquer sa vie. On serait en droit 
de se demander d’ailleurs si cette conception agonistique 
et élitiste de la politique n’est pas une façon détournée de 
justifier le nazisme de gens comme Heidegger ou Schmitt : 
eux auraient le mérite d’avoir pris le risque de l’engagement 
politique, survolant de si haut la populace obsédée par ses 
besoins vitaux grâce à leur questionnements essentiels sur 

la communauté qu’on pourrait leur pardonner de s’être si 
grandement égarés. Ne faudrait-il pas plutôt voir un signe de 
petitesse morale et intellectuelle dans la fascination éprouvée 
par ces « grands » penseurs pour la violence politique et dans 
la stigmatisation obsessionnelle d’une minorité inoffensive ?
Quoi qu’il en soit, Arendt achèvera la réhabilitation de 
Heidegger en utilisant le Eichmann largement fictif qu’elle 
met en scène dans le livre qu’elle a consacré à son procès, 
Eichmann à Jérusalem publié en 1963 (Faye 2016  : 450-
457). Il est aujourd’hui reconnu qu’Eichmann n’était pas 
un fonctionnaire terne uniquement occupé de faire circuler 
avec efficacité les trains remplis de déportés. C’était un nazi 
authentique, habité par la volonté farouche d’exterminer les 
Juifs d’Europe. Contrairement à la formule célèbre d’Arendt 
reprise mécaniquement affirmant la « banalité du mal », le 
mal inimaginable dont Eichmann est responsable n’est pas le 
produit d’une activité standardisée et irréfléchie. Mais décrire 
le nazi type au moyen d’un Eichmann presque idiot, satisfait 
d’obéir aux ordres sans considérer d’autres conséquences 
que son avancement dans la hiérarchie, ne peut que 
confirmer l’innocence des penseurs. Si le véritable nazi est 
incapable de penser, alors on peut croire que « le roi secret 
de la pensée », Heidegger, ne peut pas vraiment être nazi.
Il est donc assez consternant de voir que les effets de cet 
acharnement apologétique ne s’estompent toujours pas. De 
nombreuses personnes qu’il est impossible de soupçonner 
de nazisme (tout comme Arendt elle-même) persistent à 
défendre un auteur aussi toxique que Heidegger au nom 
d’une transcendance supposée de la pensée sur l’Histoire, 
la politique et la société. Espérons que le livre exemplaire 
et salutaire de Emmanuel Faye éclaircira les esprits. Ces 



10

no 1 / 2017

lumières sont d’autant plus nécessaires qu’il nous semble 
qu’Emmanuel Faye a entièrement raison d’écrire qu’Arendt 
« prépare et exprime à l’avance bien des ambivalences de 
la post-modernité  » dans la mesure où elle «  sait rendre 
acceptables les positions les plus contre-révolutionnaires 
et conservatrices en ajoutant quelques références –  ici 
à Feuerbach, ailleurs à Rosa Luxemburg  – qui les feront 
apparaître, à une lecture rapide, comme progressistes et 
révolutionnaires alors que, sur le fond, il n’en est rien » (Faye 
2016 : 63). Il faudra tôt ou tard que les autres héritiers français 
de Heidegger, souvent indirects et se disant plutôt derridiens 
ou foucaldiens, se penchent de façon historique et critique 
sur l’origine et les implications de leurs thèmes directeurs. 
Emmanuel Faye leur en donne les moyens. Jusqu’ici rien 
n’autorise à être optimiste quant à leur capacité et à leur désir 
de s’en emparer.
                                                                                                                                                                                                                                            
Bibliographie
Adorno Theodor  W. (2009). Jargon de l’authenticité. De l’idéologie 
allemande (1re  ed. 1964  ; traduit de l’allemand par Éliane Escoubas, 
1989). Paris, Payot.
Domeracki Stéphane (2016). Heidegger et sa solution finale. Essai sur la 
violence de « la » « pensée ». Paris, Connaissances et Savoirs.
Faye Emmanuel (2007). Heidegger, l’introduction du nazisme dans la 
philosophie (1ère ed. Albin Michel 2005). Paris, Le Livre de Poche.
Faye Emmanuel (2016). Arendt et Heidegger. Extermination nazie et 
déstruction de la pensée. Paris, Albin Michel.
Janicaud Dominique (2001). Heidegger en France, t.  1. Paris, Albin-
Michel.
Kraus Karl (2005). Troisième nuit de Walpurgis. Marseille, Agone.
Rastier François (2015). Naufrage d’un prophète. Heidegger aujourd’hui. 
Paris, PUF.


