-
' « BIENS
'* SYMBOLIQUES

NG L
_'A -

&/ | PRESSES
@ UNIVERSITAIRES

DE VINCENNES

BIENS
SYMBOLIQUES

Revue de sciences sociales
sur les arts, la culture et les idées

A Social Science Journal
on Arts, Culture and Ideas

SYMBOLIC

n°1/2017 %

Artistes ordinaires

Ordinary Artists

§/ | PRESSES
@ UNIVERSITAIRES

DE VINCENNES




l‘ﬁ\
P 01/217

a’

'A

L’acharnement apologétique : Arendt au secours de Heidegger

Note critique sur Emmanuel Faye (2016). Arendt et Heidegger.
Extermination nazie et déstruction de la pensée. Paris, Albin Michel

|

Emmanuel Faye

Arendt et Heidegger
BExtermination nazie
el destruction de la pensée
Albin Michel
Bibliotheque Idées

|

© Paris, Albin Michel [http://www.albin-michel.fr/ouvrages/arendt-et-heidegger-9782226315137].

Michel Baudoin

Depuis les années 1930, la célébrité de Heidegger semble
autant reposer sur I'influence énorme exercée par sa pensée
que sur son engagement au coté des nazis. Si cet engagement
n‘a pas disqualifie a priori 'importance accordée a cette
pensée, c’est en partie du fait que sa durée et son intensité
ont été longtemps minimisées par Heidegger lui-méme et
ses disciples : le « Maitre! » n’aurait cédé aux sirénes de la
révolution conservatrice que durant les quelques mois ou, en
1933, il a accepté d’étre recteur de l'université de Fribourg
avant de démissionner du fait d’'un désaccord profond avec
les nazis®. Dans ces conditions, il était raisonnable de n’y
voir qu’une erreur liée a des circonstances difficiles sans
conséquence pour la pensée heideggerienne.

Certains nourrissaient cependant déja davantage que
quelques soupcgons, allant jusqu’a affirmer un lien fort entre
la pensée du philosophe et son engagement politique. Le
philosophe allemand Karl Loewith, ancien étudiant et proche
de Heidegger (Janicaud 2001 : 120-134), le sociologue

1 Ainsi que le désigne malicieusement Francgois Rastier (2015).

2  Heidegger, Entretien donné au Spiegel en 1966, publié en 1976. C’est
encore plus ou moins la version des faits proposée par Dominique Janicaud,
pourtant heideggerien modéré, qui parle de « '’engagement de 1933 » dans
son ouvrage Heidegger en France (Janicaud 2001).


http://www.albin-michel.fr/ouvrages/arendt-et-heidegger-9782226315137%5D

Georges Gurvitch (Faye 2016 : 276-277, note 3), et le
philosophe Alexandre Koyré (Faye 2016 : 324-325) comptent
parmi les premiers critiques, dés 1946. Adorno essaie, une
vingtaine d’années plus tard, de montrer que la philosophie
de Heidegger se réduit a un envoltement verbal abusant
de l'ontologie pour masquer son idéologie politique (Adorno
2009)3. En 1975, dans le cinquiéme numéro des Actes de
la recherche en sciences sociales, Bourdieu soutient a son
tour que l'ontologie heideggerienne n’est que le recodage
universitaire sublimé et acceptable d’énoncés nazis
vulgaires. Mais toutes ces interventions restent relativement
souterraines. Le premier grand débat public n’éclate en
France qu’en 1987 avec la publication du livre de Victor
Farias, Heidegger et le nazisme, ou I'on apprend que le
« Maitre » a participé bien plus activement et longuement
a la révolution conservatrice qu’on ne I'imaginait et qu’il ne
I'avait avoué. Bien des philosophes heideggeriens sont sans
doute ébranlés profondément par ces révélations. Mais la
pensée heideggerienne elle-méme leur semble encore trop
profonde et riche pour étre brutalement réduite au nazisme
de son auteur?.

C’est pourquoi le premier livre d’Emmanuel Faye sur le sujet,
Heidegger, l'introduction du nazisme dans la philosophie, fait

3 La traduction tardive, en 1989, de cette ceuvre parue en 1964 (par une
heideggerienne, Eliane Escoubas, qui démine son contenu en essayant de
rapprocher Adorno et Heidegger dans la préface) est regrettable. Est-ce la
raison pour laquelle Janicaud (2001), bien qu’il la mentionne, ne la discute
pas ?

4 Janicaud (2001 : 348-390) fait un compte rendu de la querelle relativement
équilibré, méme s'il finit par pencher en faveur de Heidegger et que les
principaux points de sa défense sont aujourd’hui affaiblis, si ce n’est anéantis,
par les travaux réalisés par Emmanuel Faye depuis 2005.

E n°1/2017
X0

grandbruiten2005. Emmanuel Fayeydémontre, mais cette fois
grace a des cours inédits dont 'acceés n’était pas controlé par
les exécuteurs testamentaires du « Maitre », que la philosophie
de Heidegger est a ce point imprégnée d’antisémitisme et
d’hitlérisme qu’il s’agit moins d’une philosophie que d’une
ceuvre de propagande nazie parée des atours d’une pensée
essentielle (Faye 2007 : 25). Confrontées a ces accusations,
les autorités philosophiques francaises, armées seulement
de leur courage, de leurs ceilleres et de leurs pince-nez,
inscrivent Heidegger au programme de I'agrégation. On n’en
attendait pas moins. Préserver ’honneur de la philosophie et
la valeur d’échange d’un capital symbolique durement acquis
par la lecture laborieuse de textes obscurs et boursouflés
nécessitait de caricaturer Emmanuel Faye en Fouquier-
Tinville de la philosophie, de I'accuser a tort de vouloir détruire
la philosophie et les livres de Heidegger. La publication, en
2014, des Cabhiers noirs, prévue par Heidegger lui-méme
comme le couronnement de ses ceuvres complétes, asséne
enfin aux indéfectibles défenseurs de Heidegger un coup
violent®. Jusqgu'’ici les heideggeriens pouvaient encore insister
sur I'absence d’antisémitisme dans les écrits philosophiques
du « Maitre » — en omettant toutes les références implicites,
contenues dans les ceuvres publiées, a la figure du Juif
sous les guises du changeur, du déraciné ou de I’Asiatique
ainsi que les références a peine cryptées a des antisémites
aussi notoires a cette époque que le comte de York. Les

5 Ainsi Stéphane Domeracki, jusqu’alors heideggerien, a tourné casaque.
On peut consulter avec profit son ouvrage, Heidegger et sa solution finale
(Domeracki 2016), qui contient de nombreuses traductions des Cahiers
noirs, qui n’ont toujours pas été traduits en francais.



Cahiers noirs détruisent ce dernier bastion en explicitant
un antisémitisme pensé et assumé. Heidegger y écrit, entre
autres choses que « les Juifs, avec leur talent marqué pour
le calcul, “vivent” depuis le plus longtemps déja d’aprés le
principe de la race, ce qui explique pourquoi ils résistent a sa
pleine application avec la plus grande violence® ». Autrement
dit, les Juifs seraient les responsables du traitement qui leur
est infligé par les nazis et ils ont de surcroit 'impolitesse d’y
résister violemment. Cette ignominie heideggerienne illustre
a la perfection ce que Karl Kraus, le journaliste et polémiste
autrichien, écrivait des 1933 des nazis qui, sans aucune honte
ni hésitation, se présentent sous les traits de « cette fameuse
innocence qui persécute », ou se dévoile « l'unité de la faute
et du mensonge ou le crime devient alibi et 'horreur motif
d’honneur » (Kraus 2005 : 191). Il semble ainsi de plus en plus
clair que Heidegger comptait, non sans raison au vu du climat
idéologique actuel, sur un affaiblissement du souvenir des
horreurs nazies pour pouvoir, de fagcon posthume, repasser
d’un régime discursif d’insinuation a un régime d’affirmation
explicite, comme il avait pu le faire de son vivant avec I'arrivée
au pouvoir de cet homme dont il a révé de se rapprocher et
dont il trouvait qu’il avait d’« admirables mains » (Faye 2007 :
340), Hitler.

Emmanuel Faye considere donc désormais que [Iaffaire
Heidegger est entendue, que les études critiques sont
bien établies et qu’il est temps d’examiner la réception de
la pensée heideggerienne, les raisons de son ampleur et
ses conséquences. L'ouvrage de Janicaud n’avait abordé
la réception de Heidegger que dans un cadre francais. Or

6 GA96 : 56, traduit et cité in Domeracki 2016 : 25.

@ n°1/2017
X0

Heidegger est étudié dans le monde entier et c’est sans doute
en partie grace a Hannah Arendt qui est, selon Emmanuel
Faye, « la figure qui aura le plus contribué apres 1945, a
la diffusion planétaire de la pensée de Heidegger » (Faye
2016 : 12). Sans elle, il n'aurait sans doute pas pu construire
sa réputation de plus grand penseur du xx® siecle. Mais alors
un probléme saute aux yeux : « comment le méme auteur
a-t-il pu concilier la défense hyperbolique de Heidegger et
la description critique du totalitarisme national-socialiste ? »
(Faye 2016 12-13) Arendt ayant été non seulement
I’étudiante mais aussi 'amante de Heidegger au milieu des
années 1920, beaucoup ont été tentés par I'explication
romantique et sexiste : 'amour aurait partiellement aveuglé
Arendt face aux errements politiques du « Maitre », bien
gu’elle ait opérée une critique subtile des theses de Heidegger
dans son ceuvre. Faye soutient une interprétation tout autre.
Si Arendt s’éloigne de l'univers intellectuel de Heidegger
durant les années 1930 et I'essentiel des années 1940, elle
devient pleinement heideggerienne entre 1947 et 1949 (donc
avant méme de revoir le « Maitre » en Allemagne en février
1950) sans doute a cause de I'attrait philosophique exercé
sur elle par la Lettre sur ’lhumanisme, écrite par Heidegger en
réponse a des questions posées par Jean Beaufret” et dont
elle admire la violence a I'égard de la tradition occidentale.
A partir de 1a, Arendt va s’employer a innocenter les élites
intellectuelles allemandes nazies des crimes commis par leur

7  Jean Beaufret (1907-1982), résistant, professeur de philosophie, principal
interlocuteur de Heidegger en France aprés 1945, formateur de nombreux
heideggeriens influents, tels que Frangois Fédier (exécuteur testamentaire
et traducteur de Heidegger), mais aussi de Robert Faurisson auquel il a
apporté son soutien a la fin de sa vie.



parti en proposant un schéma d’explications encore répandu
aujourd’hui malgré les lacunes et les ambiguités liées au fait
gu’elle s’inspire souvent d’auteurs directement impliqués
dans le mouvement nazi (Heidegger donc, mais aussi Carl
Schmitt, Walter Franck, Hermann Rauschning, etc.).

Ces ambiguités sont surprenantes. Arendt est une victime
du régime nazi. Il s’en est fallu de peu qu’elle ne lui survive
pas. Mais si elle s’est opposée de maniére déterminée a
'antisémitisme qui sévissait en Allemagne, elle a aussi
manifesté assez té6t un intérét pour des théses contre-
révolutionnaires et conservatrices. Au début des années 1930,
avant d’étre obligée a I'exil par la Gestapo, Arendt étudie Adam
Muller (1779-1829), un critique littéraire romantique, penseur
de I'Etat et admirateur de Burke, en passe d’étre récupéré
par les nazis (Faye 2016 : 61). Si elle tente de montrer que
les nazis ne sont pas en droit de se réclamer de Muller, deux
idées présentes chez cet auteur la séduisent. D’une part,
c’est I'idée classique des anti-Lumieres selon laquelle le
concept universel de ’'Homme doit étre récusé du fait de son
abstraction qui ne rend pas compte de la diversité concrete
des hommes ('idée méme de droits humains universels est
absurde de ce point de vue et c’est bien la le but de cette
récusation). D’autre part, Arendt retient aussi I'importance
du concept tout a la fois biologique, historique et religieux,
de « communauté ». Selon Miller, ce n’est qu’a travers la
communauté que l'individu peut trouver son salut. D’apres
Emmanuel Faye, Arendt souscrit a ces idées jusque dans ses
derniéres ceuvres et elle ne défend ni la valeur individuelle ni
la dimension universelle de I’étre humain (Faye 2016 : 63).
A la fin des années 1930, Arendt, alors en exil & Paris, n’est
toutefois pas encore encline a innocenter les intellectuels

l‘ﬁi
PN 01/2017

>
2.

allemands. Dans un essai inachevé, Antisemitismus, Arendt
dénonce dans 'antisémitisme des intellectuels romantiques
allemands l'origine de I'antisémitisme moderne (Faye 2016 :
68-71).

Arendt suggére méme que Heidegger aurait sa place dans
cette généalogie, lui qu’elle désignera comme le dernier
des romantiques en 1946, dans son article intitulé Qu’est-
ce que la philosophie de l'existence ? A cette date, Arendt
reproche encore a Heidegger de détruire ’hnumanisme dans
la mesure ou il opposerait le « soi » et le « on » sans donner
aucun contenu humain particulier au « soi » (285-303). Or
dés 1927, dans Etre et temps (§ 74), Heidegger montre que
le soi authentique ne s’accomplit que dans la communauté
du peuple, uni dans un destin commun né de I'anticipation
de la mort et scellé par la poursuite du combat et le choix de
son héros. Arendt sait tout cela, mais elle fait comme si ces
thémes suspects étaient apparus aprés Etre et temps. Et si
elle mentionne I’engagement nazi de Heidegger en passant,
elle le tourne tellement en dérision que son ancien maitre est
disculpé par son propre ridicule. Mais bientét elle sera elle
aussi séduite par la destruction de I’humanisme.

Plus tard dans 'année 1946, la recension critique de deux
ouvrages, un collectif, Le Livre noir : le crime nazi contre
le peuple juif, et un de Max Weinreich, Les Professeurs de
Hitler, infléchit en effet significativement la position d’Arendt
(Faye 2016 : 19-48). Le Livre Noir, contient un livre a part
entiére, L’Enfer de Treblinka, écrit par Vassili Grossman, qui
décrit l'irréductible humanité des déportés manifestée dans
la résistance armée et la solidarité face a I’extermination. Or
Arendt ne le mentionne pas et emploie des arguments aussi
ambigus que promis a un avenir certain. Dans sa présentation,



les déportés sont déshumanisés, égaux seulement comme
les animaux d’un troupeau passif destiné a ces usines de
production des cadavres que sont les camps d’extermination,
comme s’il était justifiable de leur reprocher de s’étre laissé
faire (ce qui est faux et/ou ignoble), comme si tuer des étres
humains avant de faire disparaitre leurs corps était comparable
a la production d’un objet. Heidegger lui-méme utilisera cette
image industrielle pour diluer la singuliére horreur des camps
et en attribuer la responsabilité a la civilisation scientifique et
rationaliste que les nazis eux-mémes haissaient. Arendt va
jusqu’a présenter I'extermination comme un crime si terrible
qu’il ne laisse derriere lui ni bourreaux ni victimes — puisque,
dans ce tourbillon meurtrier, Arendt prétend que les rdles sont
interchangeables.

D’autre part, si Arendt commence par reconnaitre quelques
qualités au livre de Weinreich qui défend la these que les
savants allemands ont fourni les idées, les techniques et les
justifications du génocide, c’est pour finir sur une critique sans
appel. Le fait qu’Heidegger soit mentionné par Weinreich et
associé a Eugen Fischer, le directeur de l'institut de Berlin
ou sera formé Joseph Mengele, médecin d’Auschwitz, n’y
est pas, selon Emmanuel Faye, étranger (Faye 2016 : 35)3.
Arendt accorde encore (ce qu’elle ne fera plus cing ans plus
tard) que Schmitt, Heidegger et quelques autres sont allés
au-dela de la mesure dans leur soutien au régime hitlérien,
mais elle ne les qualifie pas eux-mémes de nazis. Cette
concession faite, elle affirme que les nazis ne s’intéressaient
pas aux vrais penseurs, mais seulement aux techniciens sans

8 Sur la trés longue amitié entre Heidegger et Fischer, voir Faye 2007 : 77,
mais aussi Janicaud 2001 : 354.

l‘ﬁi
P 01/217

2\
>.4

idées. Les intellectuels nazis sont donc totalement disculpés,
la populace et les politiciens accusés. Cette conception sera
développée plus tard par Arendt et elle servira de caution a
tous ceux qui soutiennent que le nazisme n’a été défendu
que par des intellectuels de seconde zone et non pas par de
grands penseurs.

C’est en 1949 qu’Arendt acheve de se convertir aux idées
heideggeriennes. Emmanuel Faye en trouve la preuve
dans la correspondance d’Arendt avec Dolf Sternberger, un
philosophe proche de I'’école de Francfort que le régime nazi
avait contraint a abandonner la carriére universitaire au profit
du journalisme parce qu’il était marié a une juive (Faye 2016 :
308-326). C’est a ce moment que Sternberger demande a
Arendt si elle accepterait de rédiger un essai critique consacré
a la Lettre sur 'humanisme. Il a lu son article de 1946 sur la
philosophie de I'existence et il pense qu’elle est la femme
de la situation. Arendt répond séchement qu’elle n’a aucune
critique philosophique a opposer a ce texte de Heidegger
gu’elle apprécie. Emmanuel Faye en conclut que c’est bien
la lecture de Heidegger, et non un sentiment amoureux, qui
motive le tournant dans le jugement qu’Arendt porte sur lui.
Cela est en partie confirmé par le fait qu’a la méme époque
Arendt écrit a Jaspers qu’elle est encore furieuse contre
Heidegger du fait de son comportement envers Husser!.

La publication et le succes des Origines du totalitarisme en
1951 ouvrent a Arendt la porte a toutes les universités nord-
américaines dans le contexte de la guerre froide. Or, dans cet
ouvrage, au-dela de quelques différences terminologiques,
Arendt ne fait que transposer dans une théorie explicitement
politique les concepts et les théses de Heidegger (Faye
2016 : 346). Jusqu'ici, la plupart des commentateurs d’Arendt



aveuglés par les petites différences, n’ont pas vu les grosses
ressemblances entre elle et le « Maitre ». Pourtant, en 1954,
elle revendique l'introduction des existentiaux heideggeriens
dans la théorie politique. Heidegger aurait ouvert la voie a
un réexamen de I'entiere sphere politique a la lumiére des
expériences humaines élémentaires (et qui, fondées dans
I'affect, permettent de récuser une approche rationaliste de la
politique). Ces expériences humaines élémentaires renvoient
justement aux existentiaux déployés un temps par Heidegger
dans la description phénoménologique de la quotidienneté.
Arendt présente, par exemple, comme Heidegger lui-méme,
I’expérience fondamentale du totalitarisme sous les especes
de I'abandon et de l'isolement. C’est bien sar un contresens
massif sur le nazisme qui désirait au contraire plus que tout
I'unité organique du corps politique. Dans un revirement total
par rapport a l'article de 1946 ou Heidegger était présenté
comme un nihiliste, c’est lui qui nous permet maintenant de
penser la pluralité politique grace a la notion d’étre-ensemble.
Dans les mémes années, c’est la logique (et donc la raison)
qui, comme la philosophie est opposée par Heidegger a la
pensée, est accusée par Arendt d’avoir formée l'idéologie
totalitaire : la logique du totalitarisme serait le produit du
totalitarisme de la logique elle-méme (Faye 2016 : 344).
Nous pouvons remarquer ici que cette idée invraisemblable
est encore répétée par d’éminents philosophes comme une
évidence. C’est Bernard-Henri Levy pour qui le fascisme est
le produit des Lumiéres, c’est Robert Maggiori® pour qui « le
nazisme aveugle encore la philosophie, sans doute parce

9  Libération, 05/02/2015.

E n°1/2017
X0

qu’il présente devant ses yeux la plus horrible construction
qu’a pu réaliser son outil le plus précieux : la Raison ».

Il n’est donc pas tout a fait étonnant qu’Arendt renonce a
accuser le romantisme allemand d’étre une des sources
de l'antisémitisme nazi, en reprenant une thése de Carl
Schmitt : le romantisme politique aurait été trop relativiste
pour développer autre chose qu’un antisémitisme social,
inoffensif, opposé a I'antisémitisme politique ultérieur (Faye
2016 : 74). Les véritables origines de I'antisémitisme politique
selon Arendt seraient les Juifs eux-mémes (Faye 2016 : 81),
les Lumiéres frangaises, Disraeli'® qui aurait été le premier
a concevoir la race comme la clé de I'Histoire et qui aurait
inspiré Hitler, I'affaire Dreyfus du fait de l'influence qu’Arendt
préte a la populace dans une société décomposée ou [’élite
mafieuse compose avec la masse des déclassés. En 1967,
dans la préface tardive au volume sur I'antisémitisme, Arendt
accentuera sa thése de la responsabilité des Juifs dans
la formation de I'antisémitisme : ils auraient les premiers
défendu la conception raciale du judaisme, reprise ensuite
par les nazis. L'antisémitisme allemand du xix® siecle n’aurait
produit en réalité que le sionisme. Céder a I'’envoltement d’un
paradoxe, cela peut arriver. Accuser les principales victimes
d’une idéologie meurtriere d’en étre les responsables, alors
méme que l'on fait partie des victimes et non des bourreaux,
ne devrait pas laisser beaucoup de place a la bienveillance
interprétative.

Le balancier de la responsabilité des crimes nazis antisémites
penchant en apparence une fois de plus vers les victimes

10 Benjamin Disraeli (1804-1881), homme politique et écrivain britannique, né
dans une famille juive mais élevé dans la foi anglicane.



elles-mémes et la populace, il va de soi qu’Arendt doit excuser
les élites intellectuelles nazies. Si la disparition des classes
sociales constitue un élément essentiel du totalitarisme selon
Arendt, elle est bien obligée d’admettre que I’Allemagne
nazie est rigidement hiérarchisée, avec laffirmation d’une
forme d’aristocratie, et que la société de classe n'y a pas
disparu. C’est la lutte des classes que les nazis révent de
dissoudre dans le nationalisme fanatique, pas la hiérarchie.
Cependant Arendt prétend que I'alliance entre les élites et la
populace n’est que provisoire et caractéristique de la phase
de la conquéte nazie du pouvoir (Faye 2016 : 128). Deés
que le pouvoir politique est acquis, ce sont les « masses de
philisitins bien organisés » qui s’occupent de tout, en écartant
les élites. C’est pourquoi Arendt peut écrire qu’« il faut étre
juste envers les membres de I’élite qui, a un moment ou a un
autre, se sont laissés séduire par les mouvements totalitaires,
et qui, a cause de leurs capacités intellectuelles, sont méme
accusés quelquefois d’avoir inspiré le totalitarisme : ce que
ces désespérés du xxe siecle ont fait ou non n’eut absolument
aucune influence sur le totalitarisme » (cité par Faye 2016 :
129). C’est qu’a ses yeux, le national-socialisme est un
mouvement plébéien composé de déclassés manipulés
par une pseudo-€élite mafieuse dont I'idéologie n’est qu’un
prétexte et un instrument dans la conquéte du pouvoir. Nul
besoin pour le comprendre de lire les nazis... méme si elle
emprunte sa vision du mouvement totalitaire & Rauschning,
lui-méme ancien nazi. Or Emmanuel Faye remarque que
les nazis n’ont pas pris le pouvoir qu’avec des armes. Leur
victoire est aussi liée a leur omniprésence dans les champs
littéraire, philosophique, scientifique et culturel (Faye 2016 :
131). Il n’est donc pas si simple d’exonérer les intellectuels

l‘ﬁi
P 01/217

2\
>.4

comme Heidegger de leur responsabilité dans le succés du
nazisme.

La Condition de 'homme moderne est publiée en 1958.
Quand Arendt I'envoie a Heidegger, elle lui écrit dans la
lettre jointe : « pour ainsi dire, [ce livre] te doit tout a tous
égards » (cité par Faye 2016 : 360-361). Cela est avéré par la
terminologie employée : de la version allemande a la version
anglaise, Arendt traduit Dasein par human condition. C’est
donc sans surprise qu’un grand nombre de lieux communs
heideggeriens trouvent leur place dans le prologue : critique
réductrice de la science, dépréciation de la société égalitaire
accusée d’empécher par 'universalité du salariat '’émergence
d’une aristocratie intellectuelle ou politique, condamnation de
la technique, dénonciation suspecte de I'aliénation, comprise
comme Heidegger, par laquelle 'THomme aurait perdu le sens
de la Terre et du Monde pour se concentrer sur I’'Univers (de
Galilée a la conquéte de I'espace) et le Moi (Descartes et son
subjectivisme individualiste supposé) (Faye 2016 : 368).
Emmanuel Faye avance la these convaincante qu’Arendt
défend en réalité une vision politique élitiste, aristocratique et
sélective inspirée, parfois implicitement, de Heidegger (Faye
2016 : 379-380). Quand le questionnement heideggerien
« Qui sommes-nous ? » est introduit a la place de la question
universaliste « Qu’est-ce que I'Homme ? », jugée trop
théologique, son origine est camouflée par la référence a
saint Augustin alors méme qu’Arendt y répond d’une fagon
toute heideggerienne encore : ’humanité est un statut (pas
une nature) qui ne peut étre conféré que par I'appartenance a
une communauté politique déterminée. Mais si cette condition
est nécessaire, elle n’est pas suffisante. Lhumanité la plus
haute est en effet conquise dans I'action politique. C’est ainsi



qu’a partir de la distinction étymologiquement discutable
entre les mots grecs zoe et bios, par exemple, les travailleurs
sont renvoyés a la vie animale (zoe) car ils sont tellement
occupés a reproduire leurs conditions matérielles d’existence
gu’ils deviennent incapables d’accéder a la véritable
existence humaine impliquée dans l'action politique (bios).
Méme la séparation du politique et du social qui en découle,
en fait empruntée a Schmitt (Le Concept de politique), est
présentée de fagon heideggerienne comme un processus
historique de décadence partant de '’époque grecque (la plus
haute), passant par I'’époque romaine (déja plus basse), pour
enfin s’aggraver avec la modernité. Cette décadence serait
marquée par la perte progressive de la distinction entre la vie
privée et la vie publique. La vie privée consacrée a I'entretien
de la vie biologique pouvait étre marquée par la violence,
ne serait-ce que du fait des esclaves. Or Arendt justifie
I'esclavage et la violence privée pré-politique qu’il suppose
car cela permet a certains de se libérer des contraintes de la
vie biologique pour accéder a la liberté, a I'action politique.
L’animalisation des travailleurs est ainsi entérinée. Seuls
ceux qui accedent a la vie proprement humaine dans I’action
politique, fondamentalement conflictuelle, sont égaux. Arendt
ne comprend en effet pas le combat politique sur un mode
délibératif, mais plutét sur un mode ou la violence physique
est présente et ou il faut risquer sa vie. On serait en droit
de se demander d’ailleurs si cette conception agonistique
et élitiste de la politique n’est pas une fagcon détournée de
justifier le nazisme de gens comme Heidegger ou Schmitt :
eux auraient le mérite d’avoir pris le risque de I'’engagement
politique, survolant de si haut la populace obsédée par ses
besoins vitaux grace a leur questionnements essentiels sur

E n°1/2017
X0

la communauté qu’on pourrait leur pardonner de s’étre si
grandement égarés. Ne faudrait-il pas plut6t voir un signe de
petitesse morale et intellectuelle dans la fascination éprouvée
par ces « grands » penseurs pour la violence politique et dans
la stigmatisation obsessionnelle d’'une minorité inoffensive ?
Quoi qu’il en soit, Arendt achévera la réhabilitation de
Heidegger en utilisant le Eichmann largement fictif qu’elle
met en scene dans le livre qu’elle a consacré a son proces,
Eichmann a Jérusalem publié en 1963 (Faye 2016 : 450-
457). Il est aujourd’hui reconnu qu’Eichmann n’était pas
un fonctionnaire terne uniquement occupé de faire circuler
avec efficacité les trains remplis de déportés. C’était un nazi
authentique, habité par la volonté farouche d’exterminer les
Juifs d’Europe. Contrairement a la formule célebre d’Arendt
reprise mécaniquement affirmant la « banalité du mal », le
mal inimaginable dont Eichmann est responsable n’est pas le
produit d’une activité standardisée et irréfléchie. Mais décrire
le nazi type au moyen d’un Eichmann presque idiot, satisfait
d’obéir aux ordres sans considérer d’autres conséquences
que son avancement dans la hiérarchie, ne peut que
confirmer l'innocence des penseurs. Si le véritable nazi est
incapable de penser, alors on peut croire que « le roi secret
de la pensée », Heidegger, ne peut pas vraiment étre nazi.

Il est donc assez consternant de voir que les effets de cet
acharnement apologétique ne s’estompent toujours pas. De
nombreuses personnes qu’il est impossible de soupgonner
de nazisme (tout comme Arendt elle-méme) persistent a
défendre un auteur aussi toxique que Heidegger au nom
d’'une transcendance supposée de la pensée sur I'Histoire,
la politique et la société. Espérons que le livre exemplaire
et salutaire de Emmanuel Faye éclaircira les esprits. Ces



lumiéres sont d’autant plus nécessaires qu’il nous semble
gu’Emmanuel Faye a entierement raison d’écrire qu’Arendt
« prépare et exprime a I'avance bien des ambivalences de
la post-modernité » dans la mesure ou elle « sait rendre
acceptables les positions les plus contre-révolutionnaires
et conservatrices en ajoutant quelques références — ici
a Feuerbach, ailleurs a Rosa Luxemburg — qui les feront
apparaitre, a une lecture rapide, comme progressistes et
révolutionnaires alors que, sur le fond, il n’en est rien » (Faye
2016 : 63). Il faudra tét ou tard que les autres héritiers francais
de Heidegger, souvent indirects et se disant plutét derridiens
ou foucaldiens, se penchent de fagon historique et critique
sur l'origine et les implications de leurs thémes directeurs.
Emmanuel Faye leur en donne les moyens. Jusqu’ici rien
n’autorise a étre optimiste quant a leur capacité et a leur désir
de s’en emparer.

Bibliographie

ADORNO Theodor W. (2009). Jargon de [lauthenticité. De [lidéologie
allemande (1™ ed. 1964 ; traduit de I'allemand par Eliane Escoubas,
1989). Paris, Payot.

DomERAckl Stéphane (2016). Heidegger et sa solution finale. Essai sur la
violence de « la » « pensée ». Paris, Connaissances et Savoirs.

Fave Emmanuel (2007). Heidegger, lintroduction du nazisme dans la
philosophie (1° ed. Albin Michel 2005). Paris, Le Livre de Poche.

Fave Emmanuel (2016). Arendt et Heidegger. Extermination nazie et
déstruction de la pensée. Paris, Albin Michel.

Janicaup Dominique (2001). Heidegger en France, t. 1. Paris, Albin-
Michel.

Kraus Karl (2005). Troisieme nuit de Walpurgis. Marseille, Agone.
RAsTIER Francois (2015). Naufrage d’un prophéte. Heidegger aujourd’hui.
Paris, PUF.

n°1/2017

10



