


2

no 3 / 2018

Penser les écrits comme des actions
Entretien avec Dinah Ribard et Nicolas Schapira.  
Autour du livre du Groupe de recherches interdisciplinaires  
sur l’histoire du littéraire (Grihl) (2016), Écriture et action. Paris, Éditions de l’EHESS. 

Mathieu Hauchecorne et Cécile Rabot

Illustration 1. Première de couverture de l’ouvrage Écriture et action. xviie-xixe siècle, une enquête collective (Paris, Éditions de l’EHESS). 

Source : Éditions de l’EHESS [http://editions.ehess.fr/ouvrages/ouvrage/ecriture-et-action/]

http://editions.ehess.fr/ouvrages/ouvrage/ecriture-et-action/%5d20410


3

no 3 / 2018

Mathieu Hauchecorne & Cécile Rabot (M. H. & C. R.) : – Vous 
indiquez en introduction d’Écriture et action que votre livre est issu 
d’une « enquête collective menée dans le cadre d’un séminaire de 
recherche » et il est signé du nom d’un collectif : le Grihl. Pourriez-
vous, pour commencer, revenir sur le processus d’élaboration 
et d’écriture de l’ouvrage  ? Comment vous est venue l’idée du 
séminaire à l’origine de ce livre  ? Comment écrit-on un livre à 
vingt-huit  ? Comment avez-vous conçu le caractère collectif de 
la signature  ? Comment cet ouvrage se situe-t-il par rapport au 
précédent volume produit par le Grihl, De la publication entre 
Renaissance et Lumière1 ?

Dinah Ribard & Nicolas Schapira (D.  R. & N.  S.)  : –  De la 
publication entre Renaissance et Lumières est un ouvrage collectif 
classique composé d’articles individuels signés par leur auteur, 
même si la mention «  Grihl  » qui figure sur la couverture s’est 
imposée pour nous, le livre étant issu d’une recherche collective 
menée dans le cadre du séminaire de notre équipe. C’est pourquoi, 
en outre, nous avions choisi d’intercaler, entre les contributions 
des auteur·e·s, des « récits de publication » d’époque, commentés 
et non signés. De la publication analyse des actes de mise en 
circulation, d’adresse, de préparation de la lecture, dont le support 
peut être l’ouvrage publié (manuscrit ou imprimé) ou des écrits qui 
entourent et préparent à les rendre publics. Le propos s’arrête sur 
ce moment de mise en jeu d’un livre auprès d’un public plus ou 
moins restreint ou large : nous examinons la fabrication du public 
– ainsi que de ceux qui s’adressent à lui, les auteur·e·s – par la 
publication.
À partir des résultats de cette première recherche, il nous a paru 
possible d’élaborer une réflexion plus générale et plus radicale sur 

1	 Grihl (2002). De la publication. Entre Renaissance et Lumières. Paris, 
Fayard.

les rapports entre écriture et action. Nous avons voulu aboutir à une 
proposition de sciences sociales, en discussion avec les pensées 
de l’action en sociologie et en philosophie. Les contributions ont été 
si nombreuses et si riches, pendant les six ans où notre séminaire 
s’est consacré à cette réflexion, que nous avons été contraint·e·s 
d’inventer une forme, autre chose qu’un simple recueil d’articles 
du Grihl. Au fil de nombreuses réunions, nous avons délimité sept 
terrains ou plutôt sept «  objets bons à penser  » (obaps) autour 
desquels venaient s’agréger les contributions des participant·e·s 
– les futurs chapitres du livre. Au cours de la phase suivante, les 
chapitres ont été écrits, puis relus, par les contributeurs·rices. 
Dans le même temps, une équipe de quatre personnes a pris en 
charge la rédaction de l’introduction, conçue comme un manifeste 
et retravaillée par l’ensemble de l’équipe. Nous sommes heureux 
d’avoir réussi à écrire à vingt-huit, et à faire décider par notre 
éditeur que la signature « Grihl » s’imposait. Cette signature est 
aussi une prise de position égalitaire, un acte de confiance dans 
l’intelligence collective et un refus qu’elle soit finalement masquée 
par un « dirigé par ».
On peut noter que, malgré tout, la couverture du livre ne porte pas 
visiblement de nom d’auteur, tant la forme livre est contraignante ; 
le collectif apparaît sur cette couverture dans le titre : Écriture et 
action. xviie-xixe siècle, une enquête collective (désormais E&A).

M.  H. & C.  R.  : –  Vous déclarez, dès la première ligne de 
l’introduction, vouloir « considérer les textes du passé comme des 
actions parmi d’autres actions ». Pourriez-vous revenir sur ce que 
vous entendez par « action d’écriture » ? En quoi leur étude se 
démarque-t-elle aussi bien d’une histoire des représentations que 
d’une analyse des effets des textes ou des intentions qui les sous-
tendraient ?



4

no 3 / 2018

D. R. & N. S. : – L’écrit attire irrésistiblement l’attention vers ce qu’il 
dit, faisant oublier au·à la chercheur·se ce qu’il ou elle a sous les 
yeux : des mots qui ont été mis à un moment sur le papier, puis 
conservés, transmis. Notre démarche consiste à restituer l’intensité 
de ce moment, de cette action et de celles qui l’ont suivie, et pour 
cela à s’arrêter sur elle, à considérer toutes les potentialités de 
recherche qui s’ouvrent dès lors qu’on observe cette action-là, à ne 
pas la faire disparaître dans ce qui l’aurait motivée (les intentions) 
ou dans son impact sur des lecteurs (les effets). Nous nous 
intéressons aux écrits parce que c’est le matériau de l’historien·ne, 
qu’il ou elle soit historien·ne de profession ou spécialiste d’études 
littéraires, les deux composantes du Grihl. C’est le matériau par 
lequel nous avons accès à toutes les actions qui n’étaient pas 
constituées d’écrits – et que notre enquête intègre par la prise en 
compte radicale de cette différence. Nous parlons ici en spécialistes 
d’un passé qui va jusqu’au xixe siècle, mais il faut noter que, pour 
le contemporain, le continent des témoignages est aussi le produit 
d’actions d’enregistrement.
Tout écrit est une représentation  : il produit la présence de ce 
dont il parle. Mais précisément pour cette raison, il n’est pas la 
trace de représentations qui existeraient préalablement chez un 
individu, dans un groupe social, dans une société (une mentalité). 
Une addition de représentations écrites ne fait pas la preuve d’une 
représentation collective ; cette addition signifie que beaucoup de 
gens ont, pour différentes raisons possibles, écrit des discours 
concordants, ou qu’ils se répètent les uns les autres.
Écrire ses intentions est une action, courante chez les 
producteurs·rices d’écrits. Nous souhaitons éviter la réduction de 
l’action d’écrire à l’action d’écrire ses intentions (de réussir dans 
la littérature ou dans la politique, de modifier les opinions de ses 
lecteurs·rices, d’intervenir dans le monde, de n’écrire que pour le 
plaisir, etc.). Nous nous donnons ainsi le moyen de prendre en 
compte la spécificité de l’action de déclarer une intention par écrit 

(éventuellement a posteriori, éventuellement à titre de commentaire 
de l’action d’un autre). Nous nous donnons aussi par là le moyen 
de bien distinguer différentes actions d’écriture en singularisant 
l’écriture des intentions, et de ne pas mesurer l’efficacité d’un écrit 
par la réalisation des intentions exprimées.
L’effet est une autre manière courante d’appréhender 
pragmatiquement un écrit. Nous ne disons pas que les écrits n’ont 
pas eu d’effet, mais nous nous efforçons de prendre vraiment en 
compte un fait important : on ne peut pas connaître les effets d’un 
écrit du passé autrement que par d’autres écrits, qui sont eux-
mêmes des actions indépendantes.

M.  H. & C.  R.  : –  La théorie des actes de langage de John 
Langshaw Austin a engendré d’autres programmes de recherche 
en histoire intellectuelle qui partagent ce souci d’appréhender 
les textes comme des actions ou comme des pratiques. C’est en 
particulier le cas de l’historien Quentin Skinner dont le programme 
de recherche vise à rendre compte de la dimension illocutoire des 
textes en les réinscrivant dans les différents contextes qui leur 
donnent sens. Pourriez-vous préciser ce qui vous différencie de ce 
type d’approches ?

D. R. & N. S  : – Les actions étudiées par l’histoire intellectuelle 
inspirée d’Austin ou de la mise en œuvre des suggestions d’Austin 
par Quentin Skinner engagent des textes entre eux  : ces textes 
se répondent, se dénoncent, dialoguent, se construisent les uns 
par rapport aux autres, construisent ainsi la stature de leur auteur, 
et la tâche du chercheur ou de la chercheuse est de reconstituer 
des univers de discours en faisant réapparaître ceux qui ont été 
effacés par le temps, ou occultés. Nous nous intéressons à des 
actions écrites parmi d’autres actions, dans le monde social, dans 
l’histoire, et non dans les discours. Ces autres actions ne forment 
pas un contexte ; elles n’expliquent pas le texte. C’est l’ensemble 



5

no 3 / 2018

des actions liées à l’action d’écriture, qui constitue le phénomène ou 
l’événement, qu’il s’agit pour nous d’analyser. Cette chaîne d’actions 
n’est jamais une donnée de départ de l’enquête. La délimitation de 
l’ensemble d’actions au sein desquelles une action d’écriture a eu 
lieu est le produit d’une démarche de contextualisation à partir d’un 
écrit.
En outre, il est important pour nous de considérer que l’action d’un 
écrit n’est pas nécessairement ce que cet écrit dit qu’il fait. Écrire « je 
souscris » en bas d’un formulaire doctrinal dont la signature a été 
imposée à tous les ecclésiastiques français à plusieurs moments de 
l’histoire religieuse moderne n’était pas nécessairement souscrire 
à ce que ce formulaire contenait. La question que nous soulevons 
n’est pas celle de la dissimulation, du mensonge, ou de l’équivoque. 
Factuellement, écrire «  je souscris » n’était rien d’autre qu’écrire 
«  je souscris  », manifester son obéissance par écrit. Mais dans 
un certain nombre de cas, ce «  je souscris » s’accompagnait de 
démarches qui contredisaient l’adhésion proclamée – extorquée. 
Tout ce que l’on peut faire lorsqu’on écrit son obéissance fait 
l’objet d’un des chapitres d’E&A, où nous travaillons le modèle de 
l’agency. De même, une lettre qui se présente comme le simple 
commentaire du document qu’elle contient peut être une tout autre 
action que ce commentaire. Dans notre démarche, l’action n’est 
jamais évidente  ; elle n’est jamais une donnée d’emblée lisible, 
même dans le cas d’énoncés performatifs. Tout écrit a été une 
action, mais l’action qu’il a été n’est connaissable qu’au terme 
d’une contextualisation.

M.  H. & C.  R.  : –  Tout écrit peut-il être considéré comme une 
action ? Ou certains types d’écrits se prêtent-ils plus que d’autres à 
l’approche proposée ? Les écrits ordinaires doivent-ils/peuvent-ils 
être considérés au même titre que les écrits de ceux et celles que 
vous nommez les « professionnel·le·s de l’écriture » ? Ne pourrait-
on reprocher au modèle de tenir hors champ la masse de ceux 

qui n’ont pas les capacités d’agir par l’écrit, et finalement de ne 
permettre qu’une histoire des élites ou des formes d’écrits les plus 
sacralisées ?

D. R. & N. S : – Tout écrit a été une action, même si nous n’avons 
pas toujours les moyens de documenter cette action. Il s’agit moins 
là d’une limite de l’enquête que d’une question de méthode  : la 
saisie de l’action implique que l’on puisse la contextualiser dans 
un ensemble d’autres actions (ou abstentions d’agir). Il faut avoir 
les moyens de voir dans une instruction écrite d’un chef militaire, 
par exemple, autre chose que l’instruction qu’elle dit être –  par 
exemple, un geste politique – pour que l’approche soit productrice 
de connaissance. Il arrive qu’on ne sache pas grand-chose sur la 
rédaction d’un écrit, ni sur son auteur·rice, ni sur l’environnement 
qui lui donnait sens. Observer les différences entre deux éditions, 
ou entre un imprimé et un manuscrit, c’est-à-dire entre deux actions 
réalisées dans deux moments distincts, peut permettre cependant 
d’ouvrir des voies de contextualisation de cet écrit comme action.
Qui écrit, ou manipule un écrit, démontre qu’il sait agir avec 
l’écriture, qu’il accorde un prix à ce mode d’action. Il n’y a pas pour 
nous d’écrit ordinaire. Il est d’ailleurs plus difficile d’admettre que les 
écrits des écrivain·ne·s canonisé·e·s ont eux aussi été des actions 
que lorsqu’on a affaire à des écrits rares dus à des rédacteurs·rices 
auxquels la société de leur temps ne reconnaissait pas la capacité 
ou le droit à s’inscrire par l’écrit dans la culture légitime. La 
légitimité à écrire est une composante de l’action, une donnée à 
prendre en compte lorsqu’on analyse l’action d’écriture. L’un des 
bénéfices de la démarche est de révéler que le recours à l’écrit 
– recours au sens fort – pouvait être le fait de plus de gens qu’on 
ne tend à le penser, y compris dans le passé. Elle tend à sortir de la 
sphère du témoignage passif et à gagner à l’action tout le continent 
de ces écrits qu’on dit ordinaires – ou « du for privé » – qui ne 
sont d’habitude analysés qu’à l’aide d’une grille d’interprétation 



6

no 3 / 2018

où l’action a peu de part  : on y cherche des attitudes devant la 
vie et la mort, des préoccupations propres à un temps, les traces 
de la maturation d’une conscience individuelle, la transmission 
d’une mémoire familiale ou locale et, avec elle, de valeurs. L’acte 
de témoigner est au centre d’un autre livre en rapport avec cette 
enquête, intitulé Histoire littérature témoignage. Écrire les malheurs 
du temps (Paris, Gallimard, 2009).
Dans l’événement, surgissent des hommes et des femmes 
manifestement capables d’agir par l’écriture, puisqu’ils le font, 
c’est-à-dire aussi capables de manipuler des idées, capables 
d’élaborations intellectuelles guère distinctes de celles des 
professionnels –  et non pas seulement d’imitations. Ces gens 
qui ne sont pas des professionnel·le·s mobilisent éventuellement 
la littérature dans leurs écrits. Regarder ces écrits comme des 
actions fait aussi apparaître une présence sociale du fait littéraire, 
qui ne met plus pour nous face à face des écrivain·e·s et leurs 
lecteurs·rices. De même, c’est une présence sociale du droit, bien 
au-delà du monde des juristes, que la démarche fait entrevoir.

M.  H. & C.  R.  : –  Les études de la première partie portent sur 
des cas d’écriture dans des lieux clos comme la prison, le couvent 
ou l’hôpital. Vous écrivez à ce sujet que «  l’enfermement rend 
visible l’acte d’écrire en lui donnant une grande intensité ». Cela 
peut paraître paradoxal dans la mesure où la mise à l’écart du 
monde qu’implique l’emprisonnement peut sembler arracher les 
acteurs et actrices au cours de l’action. Comme vous le rappelez, 
de l’Apologie de Socrate aux Cahiers de prison d’Antonio Gramsci, 
l’emprisonnement a souvent été perçu comme une situation de 
quasi-skholê, propice à la méditation ou à la contemplation. Qu’ont 
de spécifique ces actions d’écriture en situation d’enfermement ? 
Quelles difficultés leur étude présente-t-elle ?

D. R. & N. S. : – Les situations d’enfermement sont un laboratoire 
pour observer l’action d’écriture, dans la mesure où les enfermé·e·s 
sont globalement privé·e·s de la possibilité d’agir. En prison, 
ou dans un couvent, écrire n’est pas ce que l’on fait à la place 
d’agir, c’est ce que l’on fait, souvent intensément, parce que c’est 
devenu le seul moyen d’agir. Il n’en reste pas moins qu’il est 
souvent difficile d’écrire en prison. L’ingéniosité déployée par les 
prisonniers·ères offre à l’observateur·rice une gamme très vaste de 
gestes scripturaires où l’action apparaît notamment dans la relation 
ainsi nouée avec les geôliers  : l’obtention du droit d’écrire est 
inséparable d’un effort vers la liberté qui passe par une modification 
des termes de la communication avec l’autorité. Interrogé sur son 
action politique, le philosophe napolitain Tommaso Campanella 
demande à pouvoir répondre par écrit et adresse aux autorités 
ecclésiastiques une justification globale de sa pensée. Une femme 
de chambre embastillée à qui l’on cherche à faire dénoncer ceux 
et celles avec qui elle a conçu et fait circuler un pamphlet, écrit 
sans relâche au lieutenant général de police ; les lettres révèlent 
un art d’écrire qui rend crédible l’affirmation qu’elle a écrit un roman 
pour se divertir. Le lieutenant de police, qui lui répond, est jusqu’à 
un certain point pris dans le roman de sa prisonnière, qui obtient 
lentement le transfert dans un couvent. On voit par ce premier 
chapitre du livre qu’observer l’action d’écriture n’est pas postuler 
la toute-puissance de l’acteur·rice (ni de l’écriture), mais se donner 
le moyen de comprendre l’énergie qui a conduit à l’élaboration 
de documents historiques précieux comme à celle de grandes 
œuvres. Cette énergie de l’écriture en prison est largement 
mobilisée par toutes les fictions d’écriture dans l’enfermement. 
Nous voulons dire par là que ces fictions, qui font aussi partie des 
objets de ce chapitre, ne mettent pas seulement en œuvre une 
convention littéraire : elles sont elles aussi des actions, qui utilisent 
d’une manière ou d’une autre le rapport socio-scripturaire original 
créé par la situation d’enfermement.



7

no 3 / 2018

M. H. & C. R. : – Le cas du Cardinal de Retz est particulièrement 
emblématique du pas de côté que vous proposez : vous n’analysez 
pas la théorie de l’action que le cardinal a produite mais plutôt 
la manière dont celui-ci a été produit comme théoricien. Vous 
passez ainsi de l’histoire des idées à une forme de sociologie des 
intellectuel·le·s. Comment mobilisez-vous le modèle de l’action 
d’écriture dans votre analyse ?

D. R. & N. S.  : – Retz n’a cessé de produire, dans son œuvre, 
une disjonction entre l’action politique et la pensée de cette action. 
Notre démarche consiste à analyser les moyens et les enjeux de 
cette disjonction, qui est un ressort de la politique, bien au-delà 
des événements du xviie siècle : son usage a été analysé dans un 
article sur les Mémoires du général de Gaulle2. Largement avant 
ses propres Mémoires qui l’ont posé pour la postérité en grand 
théoricien de la politique baroque, le cardinal de Retz s’était donné 
la réputation d’esprit fort, soutenu en cela par des hommes de lettres 
eux-mêmes investis dans la promotion de l’esprit fort comme valeur 
politique. Le chapitre « Retz » s’intéresse à l’action d’écrire une 
théorie de l’action et aux manières dont un théoricien est produit. 
Il met en évidence que Retz a constamment mobilisé toutes sortes 
d’écrits dans sa carrière d’aristocrate, de coadjuteur (adjoint de 
l’archevêque de Paris) puis de prélat en disgrâce, contrairement 
à l’image qu’il a tout aussi continument construite de lui-même  : 
l’image de la succession d’un temps de l’action – où il aurait été 
un génial tacticien d’instinct – puis d’un temps de la réflexion sur 
l’action – qui l’aurait vu réaliser une œuvre majeure sur la politique 
de son temps. La considération des actions d’écriture trouble donc 
l’opposition si prégnante entre théorie et pratique politiques  : on 
voit que cette opposition est un fait d’écriture.

2	 Christian Jouhaud, Dinah Ribard, Nicolas Schapira (2010). « La littérature 
pour politique  : étudier les Mémoires  ». Les Temps Modernes, numéro 
spécial « De Gaulle, la France et la littérature », novembre-décembre : 85-
97.

Pour comprendre ce fait d’écriture, nous mobilisons la réflexion 
historienne sur ce qu’était une carrière d’homme de lettres au 
xviie siècle – une carrière qui passait toujours par le service politique. 
Nous mobilisons un savoir sur les statuts sociaux qui orientent les 
possibilités d’action par l’écrit, ce qui est une manière de construire 
une sociologie des intellectuel·le·s à l’époque moderne, et au-delà. 
Notre démarche a consisté ici à considérer en deçà de la coupure 
théorie/pratique l’ensemble des écrits de Retz et de ses alliés sous 
l’angle des rapports qu’ils entretenaient avec les conjonctures 
précises dans lesquelles prenait sens l’action du prélat. Il y a là un 
pas de côté par rapport à la sempiternelle pulsion de hiérarchisation 
entre les écrits qui anime l’histoire des idées. Lorsqu’on met 
ensemble des écrits de jeunesse, de la correspondance, des 
pamphlets et des Mémoires, la figure du grand acteur révélé par sa 
pensée s’efface, et on perçoit que les possibilités d’agir, y compris 
par l’écriture d’une pensée, sont sociales, et séparent ceux qui 
peuvent devenir théoriciens de ceux qui ne le peuvent pas.

M. H. & C. R. : – Vous consacrez un chapitre à Versailles non pas 
pour analyser la propagande royale mais pour observer la manière 
dont des acteurs comme les frères Perrault investissent le lieu d’un 
point de vue à la fois pratique et symbolique de façon à construire 
leur position dans le monde savant. Pouvez-vous revenir sur cette 
manière de décentrer la focale des acteurs vers les lieux et sur la 
manière dont joue ici le modèle de l’action d’écriture ?

D. R. & N. S. : – Une manière de comprendre Versailles – ou tout 
autre haut lieu du spectacle du pouvoir – est de le regarder comme 
un lieu intensément écrit par les multiples plumes consacrées 
au service du roi  ; l’analyse porte alors sur la communication 
politique, avec le risque de replacer l’effet au centre de l’attention. 
La communication politique se décrit du point de vue de l’efficacité. 
Celle-ci est soit présupposée, soit examinée : on recherchera des 
preuves, bien difficiles à trouver, de l’impact des images produites 



8

no 3 / 2018

par les propagandistes. Pour regarder autrement la mise en 
représentation du pouvoir dans un lieu, le chapitre « Versailles » 
s’intéresse aux usages de leur propre présence à Versailles 
par des auteurs d’écrits, à la manière dont ils mobilisent ce lieu 
pour des actions diverses. Que gagne-t-on à être ou à avoir été 
à Versailles ? Plus exactement, que gagne la représentation de 
Versailles aux écrits de ceux qui font quelque chose du fait qu’ils 
sont ou ont été à Versailles ?
On voit ici Claude Perrault, le savant, utiliser les animaux de la 
ménagerie de Versailles pour écrire un livre de zoologie qui est donc 
aussi un livre sur la ménagerie de Versailles, et Charles Perrault, 
l’écrivain, utiliser la bibliothèque du château pour y déposer le 
manuscrit de ses Contes et en faire le trésor qui garantit la valeur 
de son œuvre tout entière. Et on voit encore Bossuet produire 
des images qui règlent sa place dans l’Église de son temps en 
mobilisant les jardins de Versailles où il anime des conversations 
savantes. Cette démarche fait voir la réalité historique d’un lieu 
de propagande par la mise en évidence des possibilités concrètes 
d’actions qu’il propose. Elle noue des politiques d’acteur à la 
politique royale : la célébration du monarque est toujours présente, 
affûtée et non contredite par les besoins propres de ceux qui écrivent 
de Versailles. Le lieu lui-même sort renforcé de ces mobilisations.
Notre démarche ne néglige pas les grandes lignes de force qui 
règlent la disposition de Versailles. Toute une section de ce chapitre 
est consacrée à un gentilhomme qui organise les divertissements 
royaux, et commande des écrits qui célèbrent inséparablement 
la figure du roi et la sienne à propos des fêtes données dans le 
jardin de Versailles par le jeune Louis XIV. Or l’attention fine portée 
à ces écrits, à partir du moment où on ne les unifie pas sous la 
catégorie de propagande, dirige le regard vers les possibilités de 
célébration que recèle la thématique du « plaisir du roi ». On voit 
aussi que du même mouvement, ce sont des possibilités de mise 
en question grinçante d’un plaisir qui ne serait plus libéralité offerte 

aux courtisans mais tyrannie, qui sont produites – par des écrits 
qui, eux, ne viennent pas de Versailles.

M.  H. & C.  R.  : –  Parler d’«  action d’écriture  », c’est aussi se 
montrer attentif à tout ce qui distingue les écrits de la production de 
discours oral. Vous vous référez à ce sujet à la critique par Jacques 
Derrida du logocentrisme comme aux travaux de l’anthropologue 
Jack Goody. Pourriez-vous revenir sur ce point ? En quoi le cas 
des pièces de théâtre et celui des sermons analysés dans la 
quatrième partie complexifie-t-il la simple opposition binaire entre 
oral et écrit ?

D. R. & N. S. : – Des instruments existent pour décrire l’efficacité 
des discours, si l’on réfléchit à leur efficacité, ce qui n’est pas 
notre cas. Ces instruments sont ceux de la rhétorique, d’autant 
plus disponibles s’agissant de l’époque moderne qu’ils étaient 
enseignés et semblent donc donner accès à la pensée, voire aux 
pratiques, des auteurs du temps. Le modèle, dans la rhétorique, 
est l’oral  : l’effet d’une parole sur un auditoire, la persuasion. 
Mais l’action n’est pas l’efficacité, et en assimilant des écrits à 
des discours oraux, on manque tout ce qui, de l’action par l’écrit, 
fonctionne à la distance temporelle entre la rédaction d’un objet 
écrit et sa lecture par une ou plusieurs personnes. Par exemple, un 
livre – et même un sermon, considéré en tant qu’écrit – peut d’abord 
faire l’objet d’une diffusion organisée par l’auteur sous la forme 
de copies manuscrites auprès d’un public choisi, qui commence à 
fabriquer la réputation de l’ouvrage avant même son édition, dont 
le succès, ou l’interprétation, aura ainsi été préparée. La simple 
description qui précède, montre la pluralité des acteurs et actrices 
impliqué·e·s dans les actions d’écriture  : outre l’auteur·rice, les 
différent·e·s intervenant·e·s dans le processus d’impression, des 
censeur·e·s mais encore des lecteurs·rices prescripteurs·rices. 
Cette pluralité potentielle des participant·e·s à une action d’écriture 



9

no 3 / 2018

doit être prise en compte dans l’analyse, de même qu’il faut aussi 
tenir compte d’un phénomène qui nous a paru fondamental  : la 
capacité de l’écrit à s’inscrire dans la durée. Tout écrit ne dure pas, 
mais l’écriture procède d’une tension vers la conservation. Cette 
inscription est, du reste, à l’origine de bien des actions d’écriture 
qui consistent en reprises et réemplois – une nouvelle édition est 
une action d’écriture autonome par rapport à l’édition originale – 
voire en destructions : nous analysons dans E&A le cas d’une page 
arrachée et remplacée par une explication de cet événement dans 
un registre officiel.
Nous nous sommes spécialement intéressés au sermon et au 
théâtre parce que l’écrit, dans les deux cas, semble enregistrer ou 
programmer l’oral public, et parce que le modèle rhétorique semble 
s’imposer pour les comprendre. Nous montrons pourtant que la 
différence entre l’action écrite et l’efficacité du discours traverse 
sermons et pièces de théâtre au temps du triomphe supposé du 
savoir rhétorique.
Jacques Derrida et Jack Goody sont mobilisés dans l’introduction 
pour signaler l’écart entre réflexion sur l’écriture comme modalité 
fondamentale de la pensée humaine et travail sur l’écriture à partir 
d’écrits historiquement situés, contextualisés au sein d’ensembles 
d’actions.

M. H. & C. R. : – En introduction, vous dites avoir progressivement 
pris conscience de « l’écart que le fait de travailler sur des écrits 
creusait entre [votre] entreprise et les différents modèles d’action » 
en sciences sociales. Quelles formes prend cet « écart » ? Qu’ont 
de spécifique les écrits, qui explique qu’ils échappent aux modèles 
classiques des sciences sociales ?

D. R. & N. S.  : – Nous ne disons pas que les écrits échappent 
aux modèles de l’action disponibles dans les sciences sociales. 
Le problème est plutôt que ces modèles sont construits à partir 

d’expériences qui n’intègrent pas l’écrit, ce qui est ennuyeux 
s’agissant des actions passées, dont il nous reste, massivement, 
celles dont le support a été l’écrit. La sociologie et la philosophie 
pragmatiques raisonnent sur des conduites ; même si les situations 
décrites comportent des passages à l’écrit, l’action est comme 
instantanée, arrimée à la situation. Dans E&A, nous ne proposons 
pas un modèle supplémentaire ou alternatif, nous attirons l’attention 
sur les possibilités de travailler les modèles existants à partir de 
la spécificité des actions par l’écrit. À nouveau, la durée est un 
point fondamental. Par exemple, la validité de l’analyse d’une 
action en termes stratégiques n’est pas la même selon qu’il s’agit 
d’une conduite (habitude, ou séquence d’une interaction) ou d’un 
écrit. Dans un écrit que nous lisons, il est entré nécessairement du 
projet, mais l’étirement dans le temps de cette action, le fait que 
différent·e·s acteurs·rices –  donc différents projets  – participent 
à son accomplissement, rend en fait caduque sinon l’analyse en 
termes de stratégie, du moins l’évaluation de l’action à l’aune d’une 
stratégie initiale. Ainsi, pour ce passé sur lequel nous ne pouvons 
raisonner qu’à partir de traces écrites de l’action – des traces qui 
ont été des actions  – et non directement à partir de conduites 
observables, les modèles courants d’analyse de l’action ne sont 
pas très opérants. Pour l’analyse des actions contemporaines, il 
nous semblerait également important d’introduire dans les modèles 
le grain particulier de l’écrit, de penser sa présence souvent 
impensée.

Mathieu Hauchecorne
Université Paris 8/Centre de recherches sociologiques et  

politiques de Paris-Laboratoire Théories du politique (Cresppa-Laptop)
Cécile Rabot

Université Paris Nanterre/Centre européen de sociologie et  
de science politique-Centre de sociologie européenne (CESSP-CSE)

http://www.cresppa.cnrs.fr/labtop/
http://cse.ehess.fr/

	_GoBack

