


2

no 3 / 2018

Naissance de l’« intellectuel collectif » ?
Note critique sur Christophe Charle et Laurent Jeanpierre (dir.) (2016).  
La Vie intellectuelle en France. Tome I. Des lendemains de la Révolution à 1914 & 
Tome II. De 1914 à nos jours. Paris, Seuil.

Marc Joly

Illustration 1. © Éditions du Seuil. [http://www.seuil.com/ouvrage/la-vie-intellectuelle-en-france-tome-1-christophe-charle/9782021081381]
[http://www.seuil.com/ouvrage/la-vie-intellectuelle-en-france-tome-2-collectif/9782021081435]

http://www.seuil.com/ouvrage/la-vie-intellectuelle-en-france-tome-1-christophe-charle/9782021081381
http://www.seuil.com/ouvrage/la-vie-intellectuelle-en-france-tome-2-collectif/9782021081435


3

no 3 / 2018

I
L’ambition de Christophe Charle et de Laurent Jeanpierre, les 
maîtres d’œuvre des deux volumes de La Vie intellectuelle en 
France (auxquels ont contribué, au total, pas moins de cent trente 
chercheur·e·s), est de rompre avec les biais de « l’intellectualisme » 
et de «  l’idéalisme dominants  » (I  :  13), mais aussi avec l’ultra-
spécialisation, en proposant, via l’accent mis sur la multiplicité 
des conditions sociales de production et de réception des « biens 
symboliques  », une «  vision d’ensemble de l’histoire de la vie 
intellectuelle française » (I  : 10). Si on devine pour ainsi dire au 
premier coup d’œil, souvent, l’appartenance disciplinaire des 
différent·e·s contributeurs et contributrices (un professeur d’histoire 
contemporaine de Paris  4, un maître de conférence en science 
politique de l’ENS  Lyon ou une normalienne agrégée de lettres 
modernes ne poseront décidément pas les problèmes dans les 
mêmes termes…), et si un certain idéalisme est loin d’être absent1, 
le pari est dans l’ensemble tenu.

Cela s’explique, tout d’abord, par l’organisation générale des 
deux volumes. La périodisation choisie (« 1815-1860 » et « 1860-

1	 C’est surtout le cas des textes illustrant le thème « idées politiques » de la 
première partie du tome  II. En outre, certaines considérations d’Élisabeth 
Roudinesco, reliant par exemple l’« exception française » de la psychanalyse 
au statut unique qui serait « accordé depuis toujours dans ce pays » (II : 407) à 
la langue, semblent reposer sur des bases assez fragiles. Et on peut regretter 
que l’historienne de la psychanalyse ait jugé bon de ridiculiser l’œuvre de 
traducteur et de penseur de Jean Laplanche (II  :  604). Par ailleurs, sans 
remettre en cause l’intérêt de l’éclairage consacré au « retour des droits de 
l’homme » (II : 680-686), exercice d’histoire des idées, signé Samuel Moyn, 
confrontant les conceptions de Marcel Gauchet et de Claude Lefort, on peut 
se demander s’il n’aurait pas été utile de consacrer un encadré aux revues 
Textures et Libre – ce qui aurait notamment permis de donner à comprendre 
la position, et l’influence apparemment inattendue sur une certaine 

1914 » dans le premier, « 1914-1962 » et « 1962 à nos jours » 
dans le second) épouse en quelque sorte la temporalité politique 
propre à la société française pour mieux faire ressortir les logiques 
de structuration originales de sa «  vie intellectuelle  ». Quant au 
découpage thématique opéré, le léger réaménagement dont il 
fait l’objet (on passe de quatre thèmes dans le premier volume, 
« Espaces publics », « Savoirs et idées politiques », « Esthétiques » 
et « Échanges », à six dans le second, à la faveur de la subdivision 
du deuxième thème en « Savoirs [1] », « Savoirs [2] » et « Idées 
politiques ») donne les moyens de saisir, simplement, la dynamique 
centrale de cette « vie intellectuelle » – i.e. une double dynamique 
de différenciation-autonomisation des idées et de spécialisation-
scientificisation des connaissances.

Cela s’explique, ensuite, par la grande qualité (sauf rare exception) 
des textes réunis. L’introduction générale, les introductions de 
chaque partie et, surtout, la conclusion générale, signées Charle 
et Jeanpierre (le premier est seul signataire des introductions 
du premier volume), sont remarquablement travaillées. Chaque 
thème est « cadré » par un long chapitre directeur, puis illustré par 
une série d’encadrés et d’éclairages. Ce qui confère au tout un 
caractère inséparablement cohérent et polyphonique. La majorité 
des auteur·e·s sont des spécialistes reconnu·e·s des sujets qu’ils et 
elles traitent. Parmi eux·elles, certain·e·s ont soutenu récemment 
leur thèse et en résument les principaux apports pour le plus grand 
profit du lecteur et de la lectrice. Un indice très sûr du sérieux 
des informations délivrées est le nombre de recherches inédites 

«  pensée antitotalitaire  », de l’anthropologue Pierre Clastres. Certains 
textes témoignent enfin, exceptionnellement, de partis pris discutables. 
Jacqueline Lalouette, dont la contribution sur « La glorification de la science 
au xixe siècle » est excellente et bien documentée, se montre par exemple 
étonnamment indulgente à l’égard du très sophistique Brunetière (I  : 448, 
481-482).



4

no 3 / 2018

(mémoires de master, thèses de doctorat, rapports, etc.) cité en 
note de bas de page.

Cela s’explique, enfin, par le fait qu’un fil rouge parcourt plus 
ou moins explicitement l’ensemble  : les remaniements de la vie 
intellectuelle française sont indissociables de transformations 
morphologiques – on a, en gros, une augmentation croissante des 
producteurs·rices et des consommateurs·rices de biens culturels, 
qui semble correspondre à une augmentation croissante des 
diplômé·e·s des enseignements secondaire et supérieur, les phases 
de quasi-stagnation alternant avec des phases d’accélération  – 
dont les effets dépendent de la structure des espaces sociaux 
concernés. La plupart des études paraissent de surcroît converger 
autour de l’idée, logiquement impliquée par ce fil conducteur, d’une 
sorte de transition multiforme d’un mode de régulation « fermé » 
(propre aux corps constitués) à un mode de régulation « ouvert » 
(arbitré par les lois du champ) des rapports entre producteurs·rices 
culturel·le·s. Ainsi voit-on se structurer de concert un champ 
intellectuel et un champ universitaire interdépendants entretenant 
des rapports plus ou moins distants et conflictuels, selon les 
périodes, avec le champ politique, le champ religieux et le champ 
économique – en dernier ressort avec le champ du pouvoir. Avec, 
en toile de fond, malgré l’invention d’une «  diplomatie culturelle 
volontariste » (II : 787), le déclin irrémédiable de la France comme 
grande puissance et comme épicentre de « la République mondiale 
de lettres » (II : 841).

La finalité de la présente note critique n’est pas de proposer 
un résumé en bonne et due forme des deux volumes de La Vie 
intellectuelle en France. Cela aurait d’autant moins de sens que 
c’est d’abord et avant tout au titre d’instruments de travail utiles et 
maniables qu’ils sont appelés à faire date. C’est à ce titre que je 
m’en suis nourri, avec, dans la tête, des questions de recherche 

de sociologue des sciences et d’épistémologue intéressé par 
le développement des sciences sociales. De là, une lecture 
inévitablement subjective et orientée.

II
Comme le note Jean-Luc Chappey, l’Université, créée par Napoléon 
en 1806 puis réorganisée deux ans plus tard, s’impose d’emblée 
« comme un lieu de formation et de reproduction des élites » (I : 25) 
et contribue au déclassement de l’Institut national des sciences, 
arts et lettres (fondé en 1795 pour prendre le relais des anciennes 
académies, et réformé en 1802), qui « perd sa position centrale dans 
l’organisation institutionnelle des savoirs » (I : 47). Corollairement, 
une poignée de grands patrons se partagent les différentes chaires 
et les domaines de savoir afférents. Le pouvoir de ces professeurs 
du Muséum d’histoire naturelle, de l’École de médecine ou de 
l’École polytechnique atteint son acmé sous la Restauration, 
comme en témoigne, pour ne citer qu’un seul exemple, la carrière 
du paléontologue Georges Cuvier, qui en vient à monopoliser un 
nombre si impressionnant de titres et de fonctions qu’il figure en 
bonne place dans un Almanach des cumulards publié en 1821 
(I : 26). Avec les avancées de l’industrialisation et de l’urbanisation 
(qu’on ne saurait dissocier du formidable accroissement de la 
productivité agricole initié dès le milieu du xviiie siècle en Angleterre), 
et les problèmes inédits d’administration des populations, de 
formation des élites ou d’hygiène et de santé qui émergent, les 
savants, de manière générale, voient leur autorité augmenter. 
Toutefois, c’est souvent au détriment de leur « autonomie » et du 
progrès théorique en tant que tel. On veut bien d’une « science 
du gouvernement et du contrôle des hommes  » (I  :  30), liée à 
l’« État enquêteur » (I  : 173). Mais pas d’une science autonome 
des « relations sociales » (que vise confusément un Saint-Simon 
en rêvant aussi d’une nouvelle «  religion ») et du « moral  ». (À 



5

no 3 / 2018

moins qu’une telle science ne serve à légitimer, comme chez 
Bonald, le principe d’un ordre naturel fondé par Dieu et à rendre 
raison de la décadence des Lumières et de la Révolution – mais 
alors elle n’a que l’aspect d’un savoir trouvant sa source dans 
les objets et en lui-même.) Le « cœur », l’« âme » doivent rester 
l’apanage du religieux ou du poète. La science est accusée par 
Chateaubriand de mener les « esprits faibles » à l’athéisme puis 
au crime, et un Lamennais n’aura pas de mots assez durs contre 
elle (« desséchante », « inutile », « abrutissante », etc.). Au mieux 
est-elle cantonnée dans une position secondaire. « Perfectionner 
l’organisation sociale et l’organisation individuelle » (I : 52) : tel était 
pourtant le programme politique reposant sur une connaissance 
objective des «  Idéologues  » (Cabanis, Destutt de Tracy), au 
pouvoir sous le Directoire, mais accusés de tous les maux par les 
royalistes et les défenseurs des Lettres, avant que Napoléon ne 
leur porte le coup de grâce en supprimant la Classe des sciences 
morales et politiques de l’Institut.

C’est dire si la structure des modes de compréhension du monde 
et des instruments d’orientation connaît, après 1789, de profonds 
bouleversements qui ne laissent pas de susciter des résistances, 
réactions et contre-offensives diverses et variées. Les possibilités 
d’expression n’en sont pas moins inégalement distribuées. Tout 
le monde n’a pas les moyens de résister, de réagir. Il faut oser 
fonder, par exemple, une «  science catholique  ». Géologues, 
biologistes, archéologues, philologues, etc. : le nombre de savants 
susceptibles, après les physiciens, de remettre en cause le récit des 
Saintes Écritures ne cesse de s’accroître au cours du xixe siècle. 
Les espoirs d’une conciliation définitive de la science et du dogme 
ne résistent pas à la contradiction entre, d’un côté, la logique de 
vérification et de cumulativité inhérente à la connaissance en soi 
et pour soi, qui conduit à un affinement des techniques et à une 
spécialisation accrue des recherches, et, de l’autre, la logique 

de corroboration et de confinement inhérente à la connaissance 
subordonnée à l’impératif d’un renforcement de la foi. L’évolution 
de la géologie après 1830 l’atteste par excellence (I : 182-185). Plus 
largement (car le respect de la lettre des textes bibliques importe 
moins, aux yeux des membres des couches supérieures de la 
société, y compris les « libéraux », que la perpétuation favorisée 
par la religion du système de valeurs morales établi et d’un ordre 
des choses fondé sur la famille et la propriété), tout un ensemble 
de forces sociales ont intérêt à juguler la dynamique de « la science 
de l’homme pour la science de l’homme » – au même titre qu’il y 
a une dynamique de « l’art pour l’art », revendiquée fièrement par 
Théophile Gautier – dont Condorcet ou les « Idéologues » avaient 
posé le principe et qui trouvera son expression la plus aboutie, sur 
un double plan institutionnel et épistémologique, avec la sociologie 
durkheimienne, dans le contexte de la IIIe République2. C’est un 
élément-clef de leur sociodicée.

Paradoxe apparent, qui témoigne de la nécessité de toujours 
raisonner en termes relationnels : cette dynamique de « la science 
de l’homme pour la science de l’homme » est enclenchée par la 
création au sein de l’Institut de la Classe des sciences morales et 
politiques ; elle est entravée par la suppression en 1803 de cette 
classe puis continue à l’être, différemment, à la faveur de son 
rétablissement en 1832, jusqu’à ce que les nouvelles disciplines de 
la psychologie et de la sociologie, notamment au sein des facultés 
de lettres, finissent par l’embrasser pleinement autour de 1900, 
en dessinant les contours d’un régime de pensée scientifique 

2	 Une remarque en passant  : Laurent Jeanpierre, en conclusion de sa 
synthèse très limpide sur le développement des sciences humaines et 
sociales entre 1914 et le début des années 1960, évoque un déclin « sur le 
plan épistémologique », durant cette période, du « durkheimisme » (II : 165). 
Mais ce déclin n’est-il pas surtout d’ordre institutionnel ? Les œuvres des 
«  chercheurs  » durkheimiens (Simiand, Mauss, Halbwachs, Granet), que 
Johan Heilbron oppose aux « enseignants » (comme Bouglé ou Davy), ne 



6

no 3 / 2018

autonome de l’humanité et de ses structures et processus 
constitutifs. Entre-temps, l’importation de spécialités, de méthodes 
et de pratiques germaniques aura joué un rôle non négligeable : 
on lui doit l’invention d’une science de laboratoire française, «  la 
révolution de la linguistique, [...] la transformation de la science 
littéraire  » (I  :  579). «  La vie intellectuelle française, commente 
Blaise Wilfert-Portal, a connu un fort “moment allemand” dès les 
années 1850-1860 » (ibid.).

III
S’il fallait tirer un seul enseignement de l’histoire de la «  vie 
intellectuelle française  » depuis deux cent ans, ce serait peut-
être celui-ci : le fait qu’aucun aspect de cette « vie intellectuelle » 
– comme de toute « vie intellectuelle » dans des sociétés en voie de 
démocratisation et de nationalisation, et en même temps, de plus 
en plus réceptives aux idées et créations d’autrui – n’échappe à 
l’influence de la science, qui de « secondaire » est progressivement 
devenue centrale, et n’est pas forcément synonyme de progrès 
de la « raison ». Pour le dire autrement, la science – « devenue 
une entreprise professionnelle, structurée par des carrières et des 
cursus académiques » (I : 599) – est désormais structurante dans 
l’ordre du discours et des représentations. Elle est omniprésente. 
Elle n’est pas hégémonique pour autant. Sa circulation passe par 
toute une série de filtres, et elle s’offre à toutes les récupérations, 

se signalent-elles pas par leurs formidables avancées épistémologiques ? 
Clairement, le Halbwachs des Cadres sociaux de la mémoire radicalise la 
théorie durkheimienne de la connaissance (c’est pourquoi il n’est peut-être 
pas tout à fait exact de considérer que le but de son entreprise intellectuelle 
aurait été de « jeter un pont entre l’œuvre de Durkheim et celle de Bergson » 
[II : 155-156]) ; et Mauss, comme le souligne Jean-François Bert, est parvenu 
« pour la première fois » à faire dialoguer « la sociologie avec l’ethnologie, 
[...] la linguistique, [et] surtout la psychologie, [...], jusqu’alors historiquement 
et surtout épistémologiquement rivales » (II : 591).

à toutes les perversions. Son avènement ne met pas un terme aux 
luttes pour la « vérité ». Au contraire  : elle les accentue, elle les 
démultiplie – elle les institue.

De fait, les savoirs scientifiques (i.e. les savoirs vérifiables acquis par 
le truchement de méthodes éprouvées) ou à prétention scientifique 
sont partout. Les années 1820-1840 marquent l’avènement de 
l’«  ère médiatique  »  : il y va, nous dit Marie-Ève Thérenty, d’un 
« nouveau rapport au réel » (I : 124). Les connaissances circulent 
selon des modes et des rythmes inédits  : revues littéraires et 
encyclopédiques, feuilles spécialisées « destinées à des publics 
différenciés comme le Journal des enfants  » (I  :  127), romans-
feuilletons des quotidiens nourris de données sociales, à l’instar 
des Mystères de Paris d’Eugène Sue, journaux de vulgarisation 
comme le Journal des connaissances utiles, un mensuel de 32 
pages créé par Émile de Girardin en 1831 et qui peut revendiquer 
132 000 abonné·e·s un an plus tard, revues scientifiques ouvrant de 
nouveaux horizons, revues indépendantes d’inspiration socialiste, 
etc. La représentation du développement social-historique en est 
totalement transformée. L’enseignement de l’histoire de l’art atteste 
par exemple le progrès d’une vision sociologique du monde  : 
comme toutes choses, explique Hippolyte Taine dans les cours 
qu’il donne à partir de 1864 à l’École des beaux-arts, l’art est ancré 
« dans les mœurs et le milieu » (I  :  514). André Michel, ancien 
élève de ce dernier et spécialiste de l’histoire de la sculpture, 
affirme sa volonté d’être « aussi scientifique que possible » et de 
faire « l’anatomie des œuvres » (cit. in II : 180). De même, l’histoire 
de l’architecture bénéficie tout au long du xixe siècle, en particulier 
à l’École polytechnique, de «  l’apport de la culture scientifique » 
(I : 542). Les tenants d’une connaissance objective du réel, savants 
ou romanciers (Honoré de Balzac disait vouloir « daguerréotyper » 
la société de son temps), s’approprient d’emblée la photographie, 



7

no 3 / 2018

opposée « à la subjectivité de la peinture » (I  : 554) tant par les 
romantiques que par les positivistes.

De la vision scientifique qui s’impose en art, la composante la plus 
originale, peut-être la moins ostensible en même temps que la plus 
profonde, est la réflexivité ou, pourrait-on dire, le réalisme réflexif. 
La représentation du réel en peinture ou en littérature est le produit 
d’un travail créatif spécifique, d’un labeur concret présupposant la 
capacité à manier un certain nombre de matériaux. Le « réalisme », 
avec Charles Baudelaire ou Gustave Flaubert, équivaut à la 
conversion de l’idéal esthétique de l’artiste à une double réalité : 
« la réalité dont ses œuvres offrent l’image » ; la réalité « du labeur 
à accomplir pour y parvenir » (I  : 270). L’observation minutieuse 
de la vie humaine appelle la composition et le style : c’est à cette 
condition – veut croire Guy de Maupassant – que l’artiste, tel un 
miroir, mais en livrant le travail de combinaison qui s’impose, peut 
réfléchir les faits. En somme, l’écrivain « réaliste » ou « naturaliste » 
colle aux faits parce qu’il sait ou s’efforce de savoir ce qu’il fait et 
comment il peut faire ce qu’il fait – mutatis mutandis, la sociologie, 
avec Pierre Bourdieu, clarifiera pour elle-même et en général cette 
exigence associée dans les années 1860-1890 à la psychologie 
(Hippolyte Taine, Herbert Spencer ou Alexander Bain sont des 
références incontournables et parfois revendiquées). Avec Émile 
Zola (qui publie en 1880 Le Roman expérimental), l’observation des 
êtres humains (« seule préconisée dans le système de référence 
scientifique sémiologique qui prévalait à l’époque du réalisme 
balzacien  » [I  :  522]) appelle surtout, à titre de complément, 
l’expérimentation  : les personnages ayant été placés dans des 
situations prédéfinies et leurs conduites mises à l’épreuve d’un 
certain nombre d’hypothèses physiologiques, psychologiques ou 
sociologiques, il en résultera un gain de connaissance, à la faveur 
d’une langue simple, énergique et sans fioriture. Il y va d’une autre 
forme de réalisme réflexif ou, plus exactement, de naturalisme 
réflexif, qui rapproche plus encore la littérature d’un idéal scientifique 

de connaissance, et participe tout autant, du moins en théorie, de 
la définition de son autonomie esthétique.

La question de l’autonomie et de la spécificité de la littérature, au 
principe des luttes constitutives du champ littéraire, ne semble 
devenir un véritable sujet de préoccupation et ne générer de 
profondes angoisses existentielles qu’à partir du moment où 
s’étiole l’optimisme du romancier convaincu d’apporter sa pierre à 
un « âge scientifique ». Cet optimisme déçu ou défraîchi, que reste-
t-il ? La seule puissance créatrice de l’écrivain, coupée de tout réel 
observable à transformer  ? Uniquement sa personnalité propre 
– louée par Zola avec autant de ferveur que la méthode scientifique 
objective et impersonnelle dont il se réclame ? Ou encore, comme 
le formulera André Breton dans son Manifeste du surréalisme de 
1924, «  la toute-puissance du rêve  », le «  jeu désintéressé de 
la pensée » (cit. in  II  : 283) ? À moins que l’observation, restant 
plus que jamais de mise, par exemple, dans le roman proustien, 
ait simplement changé de nature, via l’incorporation du narrateur 
dans le flux changeant des êtres et des choses observés ? Or il 
n’est quasiment pas question de Marcel Proust – dont Du côté de 
chez Swaan est publié en 1913 – dans les deux volumes de La 
Vie intellectuelle en France (quatre petites occurrences dispersées 
dans le premier, cinq dans le second : c’est peu).

Aussi peut-on avoir le sentiment d’un défaut d’explication concernant 
le lien étroit tissé, en France, entre l’observation comme idéal en soi 
et la littérature – entre différentes formes d’observation n’ayant pas 
d’autre but que la « connaissance », « objective » ou « subjective », 
et différentes formes de littérature, de Balzac à Proust en passant 
par Zola. Peut-être l’autonomisation des savoirs par rapport aux 
idées politiques a-t-elle privé ce lien du caractère de nécessité et 
d’évidence qu’il avait pu revêtir au xixe  siècle (quand la science 
semblait appelée à « régler la marche du monde » [I : 429]) ? Un 
éclairage sur les conditions de production et de réception de À la 



8

no 3 / 2018

recherche du temps perdu (le premier tome, rappelons-le, paraît en 
1913, les six autres après 1919) aurait pu apporter des éléments 
de réponse  : mais Proust est visiblement victime du découpage 
chronologique privilégié par Charle et Jeanpierre3.

En somme, on saisit bien les lignes de force, les constances et les 
constantes de la vie intellectuelle française sur la longue durée. On 
comprend que sa nature fortement intégratrice tient à la centralité 
parisienne, au rôle joué par l’État (en termes d’allocation des 
ressources et de politiques publiques), et, conséquemment, à la 
structure spécifique du système scolaire et des différentes formules 
de regroupement rendues possibles (au sein ou à la périphérie 
de l’université, autour des revues, dans le secteur des médias, 
sous la forme d’avant-gardes artistiques disposées à se multiplier, 
mais aussi à l’extérieur des frontières hexagonales à travers les 
écoles françaises ou les instituts, etc.). On prend la mesure des 
effets du facteur démographique. On perçoit ce qui a configuré 
nationalement les dynamiques transnationales de l’art ou de la 
science. On devine que l’occupation de positions prééminentes 
et les prétentions impérialistes dépendent de toute une série de 
facteurs, et qu’il en va de même du déclin – et on le comprend 
d’autant mieux qu’au déclin répondent sans cesse des tentatives, 
pas toujours désespérées, via par exemple une « diplomatie active 
et professionnalisée » (II : 357) ou le vote de lois de protection, de 
l’enrayer (les chapitres de Marie Scot et de Thomas Brisson sont 
très instructifs de ce point de vue). En revanche, on appréhende 
mal les ressorts explicatifs du réquisit de véridicité et/ou de 
vérifiabilité tel qu’il s’impose à toute connaissance et conditionne 
l’évolution des rapports de forces entre la science, la littérature, la 

3	 Le lecteur est par exemple amené à se demander si l’idée de « connaître 
en écrivains » n’aurait pas fait place à celle de « penser en écrivains » (pour 
reprendre le titre du texte de Marielle Macé consacré à «  la culture de 
l’essai » [II : 738-743]). Mais qu’est-ce que cela pourrait bien signifier ? Et 
quels auraient été les vecteurs de cette évolution ? On l’ignore tout autant 

politique et la religion, non sans placer la philosophie – dont la dé-
fonctionnalisation, à la lecture de La Vie intellectuelle en France, se 
comprend en creux – dans la position inconfortable d’être toujours 
en retard d’un train, ou de plusieurs, sauf à se mettre pour de bon 
à l’école des sciences (Gaston Bachelard) ou à faire sienne «  la 
posture avant-gardiste et l’humeur anti-institutionnelle » (II : 194) 
caractéristiques de l’art tout en subordonnant la liberté créatrice de 
l’écrivain à une exigence d’engagement, et non plus d’observation 
(Jean-Paul Sartre).

IV
« Le savoir seul rend durablement gai » (II : 867), concluent Charle 
et Jeanpierre. On aimerait les croire ! La question qui semble les 
préoccuper, à juste titre, est celle de l’autonomie du savoir ; plus 
précisément, c’est celle de savoir (c’est le cas de le dire) comment 
libérer la production et la diffusion des savoirs objectifs et distanciés 
– en particulier des savoirs portant sur les structures sociales – de 
l’emprise des médias et des idéologies qui nourrissent les luttes 
sociopolitiques. On peut tabler, pour chaque problème, sur un 
stock considérable de « travaux disponibles » (II  : 867). Du côté 
de la production, les connaissances scientifiques ont beaucoup 
gagné en technicité et en précision. À la faveur de l’explosion des 
effectifs étudiant·e·s (au milieu des années 1960 puis à la fin des 
années 1980), les disciplines des sciences sociales ont atteint 
un niveau d’institutionnalisation sans commune mesure avec la 
«  position interstitielle  » (II  :  565) qui était la leur au début des 
années 1960 dans l’Université. Le revers de la médaille est que 
ces savoirs de plus en plus spécialisés ont du mal à s’inscrire dans 
des horizons d’intelligibilité globale. « La figure du savant et de ce 
qu’il cherche a perdu la majesté neutre de la vérité immaculée du 

–  et on l’ignore d’autant plus que Michel Houellebecq, continuateur d’un 
certain réalisme voire du naturalisme zolien, n’est pas cité une seule fois.



9

no 3 / 2018

xixe siècle » (II : 433), notent encore Charle et Jeanpierre. De plus 
en plus éclatée, elle est surtout devenue illisible. Ce n’est pas sans 
lien, d’abord, avec quelque inertie de la hiérarchie des valeurs 
culturelles traditionnelles : si les « humanités classiques » ont perdu 
beaucoup de terrain dans l’enseignement supérieur, le prestige 
de la culture lettrée se reproduit de telle manière que la parole 
d’un philosophe, d’un écrivain voire d’un historien, s’agissant de 
livrer une interprétation générale de l’existence humaine, paraîtra 
toujours plus légitime que celle d’un sociologue. Ce n’est pas sans 
lien, ensuite, avec les transformations des circuits d’intermédiation 
culturelle et, par conséquent, des conditions de réception. Les 
chercheur·e·s spécialisé·e·s dans tel ou tel domaine ne manquent 
pas, on le sait, mais la diffusion des résultats de leur travail dans 
l’espace public est subordonnée, bien souvent, plus encore qu’au 
filtre des journalistes, à leur « maîtr[is]e du propos » (II : 457). Ils sont 
en outre éclipsés par une configuration protéiforme et proliférante 
d’intellectuel·le·s médiatiques, de journalistes intellectuel·le·s et 
d’expert·e·s non universitaires (affiliés à des think tanks spécialisés 
par exemple dans l’analyse des relations internationales ou les 
questions de sécurité, ou travaillant dans le secteur financier). 
« Des profils hybrides d’intellectuels médiatiques et de journalistes 
intellectuels ont émergé depuis les années 1980, rencontrant un 
public assez diplômé pour en être demandeur et trop peu pour en 
être critique » (II : 861), observent, avec ironie et lucidité, Charle 
et Jeanpierre.

En définitive, c’est essentiellement en tant que social scientists, 
et au nom des sciences sociales, qu’ils nous laissent avec deux 
sujets d’inquiétude. Les chercheur·e·s en sciences sociales ont 
beau être de plus en plus nombreux·ses (pour ne donner qu’un seul 
exemple, on comptait cinq maîtres de conférences et professeurs 
en sociologie dans les facultés de lettres en 1949  : on en a 
aujourd’hui plus de mille) ; ils et elles ont beau publier en masse 

(le « nombre de nouveautés et de nouvelles éditions en sciences 
humaines et sociales  » a été multiplié «  par 2,3 entre 1986 et 
2003 » [II : 807]) ; ils et elles ont beau être ponctuellement sollicités 
dans les médias ; leur sort n’en est pas moins d’être invisibles pour 
le plus grand nombre – et leur influence sur le cours des choses 
et sur le mouvement des idées n’a sans doute jamais été aussi 
faible. Il y a plus. Ce qui est en cause, c’est la valeur même des 
produits intellectuels mis en circulation  : qui est légitime pour en 
juger ? Les journalistes et même les éditeurs généralistes et autres 
intermédiaires d’idées semblent avoir perdu la considération qu’ils 
témoignaient « jusqu’aux années 1980 » (II : 861) aux chercheur 
e·s et aux universitaires, en particulier aux social scientists, qui 
se voient reprocher une chose et son contraire, tantôt d’être trop 
compliqués et de jargonner, tantôt d’être trop simplistes et de 
sacrifier au radicalisme politique. Une « incertitude généralisée » 
règne « quant aux “vraies” valeurs d’un domaine » (II : 865). « Le 
public naïf, comme celui plus averti, peine à trier le bon grain 
et l’ivraie  » (ibid.). Comment s’en sortir  ? Et comment remédier 
notamment à ce poison lancinant de la vie intellectuelle française : 
l’anti-intellectualisme d’une partie des intellectuels, qui ne s’exprime 
jamais mieux que dans les périodes où, sur les transformations 
de la structure des rapports de forces entre corps de croyances 
et domaines de savoir, se greffe quelque fragilisation du statut et 
des perspectives de carrière des producteurs d’idées, « avec ses 
phénomènes de frustration et de ressentiment associés » (II : 845-
846) ?

Mais si Charle et Jeanpierre se sentent néanmoins autorisés 
à terminer sur une note optimiste, c’est sans doute parce qu’ils 
ont conscience d’avoir fait œuvre utile, et commune, en science 
sociale, en rassemblant un nombre impressionnant de forces 
intellectuelles (il faut saluer entre autres l’excellente utilisation 
générale de données chiffrées) et en mobilisant largement les 



10

no 3 / 2018

outils de la sociologie bourdieusienne. Il se trouve que Bourdieu 
(qui arrive au troisième rang des auteurs les plus cités dans le 
tome II de La Vie intellectuelle en France, derrière Jean-Paul Sartre 
et Michel Foucault) faisait figure, aux yeux d’Edward Saïd, de 
« dernier [d]es grands intellectuels universalistes et généralistes » 
(II  :  658-659), comme le rappelle Ludivine Bantigny, qui ajoute 
opportunément que la méthode de la réflexivité qu’il a léguée, en 
tant qu’elle suppose « d’ébranler les effets de domination induits 
par la posture même de l’intellectuel  », donne précisément les 
moyens d’inventer une nouvelle position  : celle de «  l’intellectuel 
collectif  » (II  :  659). C’est clairement dans cette direction qu’il 
paraît souhaitable d’aller. Dans un contexte de «  mise en 
concurrence généralisée des établissements, des universitaires », 
et d’ouverture de plus en plus grande des facultés de lettres et 
sciences humaines à la « demande sociale et professionnelle  » 
(II  :  476), les enseignant·e·s-chercheur·e·s en sciences sociales 
n’ont peut-être pas d’autre issue que de reconstruire collectivement 
les instruments d’une autonomie théorique et scientifique pérenne 
ainsi que les modalités institutionnelles et symboliques d’une 
efficace retrouvée sur la vie des idées – sur les représentations 
du réel. Ils ont pour eux le nombre. Ils disposent d’une méthode 
–  la réflexivité  – par laquelle, outre sa valeur épistémologique, 
l’« ambition totale » portée par une partie des idées de Mai 68, à 
savoir, nous dit Boris Gobille, «  destituer les formes autoritaires 
de pouvoir et révolutionner les structures mentales » (II : 665), est 
susceptible de vivre une seconde jeunesse, plus longue et mieux 
assise théoriquement. Ils ont la possibilité de réinvestir le « capital 
symbolique des idées d’origine française comme contre-feu à 
l’empire anglophone médiatique  » (II  :  863), en le débarrassant 
de tout ce que sa composition doit aux dissymétries de genre ou 
de statut ainsi qu’aux effets de l’impérialisme culturel (c’est-à-
dire en tirant le meilleur parti possible des évolutions récentes  : 
féminisation, internationalisation, etc.). En bref, qu’ils et elles 

unissent leurs efforts – et alors, comme le prophétisait Lamartine 
dans ses Destinées de la poésie (1834), « la raison universelle [...] 
aura multiplié sa force par la force de tous » (cit. in I : 234) !

Marc Joly
CNRS/Laboratoire Professions, institutions, temporalités (Printemps)

http://www.printemps.uvsq.fr/

