BIENS
SYMBOLIQUES \ Social Scicnce Journa
Revue de sciem OF S iales om Agrs, L1 b and |deas
suir les arts, la cultore ot les dddes t.f.rﬂEIULlE
GOODS

|

\

|

|

'!

S
SYMBOL

‘E”ME"} Z
F ™

8 |  PRESSES E&
’,".") UNIVERSITAIRES ——
DE VINCENNES =

Questions d’in-disciplines

Questions of In-Disciplines

p :::--:. e



l‘ﬁi
P 03/2018

Naissance de I'« intellectuel collectif » ?

Note critique sur Christophe Charle et Laurent Jeanpierre (dir.) (2016).
La Vie intellectuelle en France. Tome |. Des lendemains de la Révolution a 1914 &
Tome Il. De 1914 a nos jours. Paris, Seuil.

Marc Joly

l.a vie [a vie 2N
intellectuelle intellectuelle
en France en France

|, Degs lendemains dié la Bdvalution a 1914 . De 1914 & nos fours
mmmmeT [ ———,
e e [ CHAEETOPHE CHARLE « LAURERNT JEANPIERAE i s pow e of CHRISTOPHE CHARLE o LAURENT EASNPERRE
e TLINA | Seil

lllustration 1. © Editions du Seuil. [http:/Awww.seuil.com/ouvrage/la-vie-intellectuelle-en-france-tome-1-christophe-charle/9782021081381]
[http://www.seuil.com/ouvrage/la-vie-intellectuelle-en-france-tome-2-collectif/9782021081435]


http://www.seuil.com/ouvrage/la-vie-intellectuelle-en-france-tome-1-christophe-charle/9782021081381
http://www.seuil.com/ouvrage/la-vie-intellectuelle-en-france-tome-2-collectif/9782021081435

L’ambition de Christophe Charle et de Laurent Jeanpierre, les
maitres d’ceuvre des deux volumes de La Vie intellectuelle en
France (auxquels ont contribué, au total, pas moins de cent trente
chercheur-e-s), est de rompre avec les biais de « I'intellectualisme »
et de « l'idéalisme dominants » (I : 13), mais aussi avec l'ultra-
spécialisation, en proposant, via I'accent mis sur la multiplicité
des conditions sociales de production et de réception des « biens
symboliques », une « vision d’ensemble de I'histoire de la vie
intellectuelle francaise » (I : 10). Si on devine pour ainsi dire au
premier coup d’ceil, souvent, I'appartenance disciplinaire des
différent-e-s contributeurs et contributrices (un professeur d’histoire
contemporaine de Paris 4, un maitre de conférence en science
politique de 'ENS Lyon ou une normalienne agrégée de lettres
modernes ne poseront décidément pas les probléemes dans les
mémes termes...), et si un certain idéalisme est loin d’étre absent’,
le pari est dans I'ensemble tenu.

Cela s’explique, tout d’abord, par l'organisation générale des
deux volumes. La périodisation choisie (« 1815-1860 » et « 1860-

1 C’est surtout le cas des textes illustrant le theme « idées politiques » de la
premiére partie du tome Il. En outre, certaines considérations d’Elisabeth
Roudinesco, reliant par exemple I'« exception francaise » de la psychanalyse
au statut unique qui serait « accordé depuis toujours dans ce pays » (Il : 407) a
la langue, semblent reposer sur des bases assez fragiles. Et on peut regretter
que l'historienne de la psychanalyse ait jugé bon de ridiculiser I'ceuvre de
traducteur et de penseur de Jean Laplanche (Il : 604). Par ailleurs, sans
remettre en cause l'intérét de I’éclairage consacré au « retour des droits de
I’'homme » (Il : 680-686), exercice d’histoire des idées, signé Samuel Moyn,
confrontant les conceptions de Marcel Gauchet et de Claude Lefort, on peut
se demander s’il n’aurait pas été utile de consacrer un encadré aux revues
Textures et Libre — ce qui aurait notamment permis de donner a comprendre
la position, et linfluence apparemment inattendue sur une certaine

@ n°3/2018
X0

1914 » dans le premier, « 1914-1962 » et « 1962 a nos jours »
dans le second) épouse en quelque sorte la temporalité politique
propre a la société francaise pour mieux faire ressortir les logiques
de structuration originales de sa « vie intellectuelle ». Quant au
découpage thématique opéré, le léger réaménagement dont il
fait 'objet (on passe de quatre themes dans le premier volume,
« Espaces publics », « Savoirs et idées politiques », « Esthétiques »
et « Echanges », & six dans le second, a la faveur de la subdivision
du deuxieme théme en « Savoirs [1] », « Savoirs [2] » et « Idées
politiques ») donne les moyens de saisir, simplement, la dynamique
centrale de cette « vie intellectuelle » — i.e. une double dynamique
de différenciation-autonomisation des idées et de spécialisation-
scientificisation des connaissances.

Cela s’explique, ensuite, par la grande qualité (sauf rare exception)
des textes réunis. L'introduction générale, les introductions de
chaque partie et, surtout, la conclusion générale, signées Charle
et Jeanpierre (le premier est seul signataire des introductions
du premier volume), sont remarquablement travaillées. Chaque
théme est « cadré » par un long chapitre directeur, puis illustré par
une série d’encadrés et d’éclairages. Ce qui confere au tout un
caractére inséparablement cohérent et polyphonique. La majorité
des auteur-e-s sont des spécialistes reconnu-e-s des sujets qu’ils et
elles traitent. Parmi eux-elles, certain-e-s ont soutenu récemment
leur thése et en résument les principaux apports pour le plus grand
profit du lecteur et de la lectrice. Un indice trés s(r du sérieux
des informations délivrées est le nombre de recherches inédites

« pensée antitotalitaire », de I'anthropologue Pierre Clastres. Certains
textes témoignent enfin, exceptionnellement, de partis pris discutables.
Jacqueline Lalouette, dont la contribution sur « La glorification de la science
au xix® siecle » est excellente et bien documentée, se montre par exemple
étonnamment indulgente a I’égard du trés sophistique Brunetiére (I : 448,
481-482).



(mémoires de master, théses de doctorat, rapports, etc.) cité en
note de bas de page.

Cela s’explique, enfin, par le fait qu’un fil rouge parcourt plus
ou moins explicitement I'ensemble : les remaniements de la vie
intellectuelle francaise sont indissociables de transformations
morphologiques — on a, en gros, une augmentation croissante des
producteurs-rices et des consommateurs-rices de biens culturels,
qui semble correspondre a une augmentation croissante des
dipldmé-e-s des enseignements secondaire et supérieur, les phases
de quasi-stagnation alternant avec des phases d’accélération —
dont les effets dépendent de la structure des espaces sociaux
concernés. La plupart des études paraissent de surcroit converger
autour de l'idée, logiquement impliquée par ce fil conducteur, d’une
sorte de transition multiforme d’'un mode de régulation « fermé »
(propre aux corps constitués) a un mode de régulation « ouvert »
(arbitré par les lois du champ) des rapports entre producteurs-rices
culturel-le-s. Ainsi voit-on se structurer de concert un champ
intellectuel et un champ universitaire interdépendants entretenant
des rapports plus ou moins distants et conflictuels, selon les
périodes, avec le champ politique, le champ religieux et le champ
économique — en dernier ressort avec le champ du pouvoir. Avec,
en toile de fond, malgré l'invention d’'une « diplomatie culturelle
volontariste » (Il : 787), le déclin irrémédiable de la France comme
grande puissance et comme épicentre de « la République mondiale
de lettres » (Il : 841).

La finalité de la présente note critique n’est pas de proposer
un résumé en bonne et due forme des deux volumes de La Vie
intellectuelle en France. Cela aurait d’autant moins de sens que
c’est d’abord et avant tout au titre d’instruments de travail utiles et
maniables qu’ils sont appelés a faire date. C’est a ce titre que je
m’en suis nourri, avec, dans la téte, des questions de recherche

@ n°3/2018
X0

de sociologue des sciences et d’épistémologue intéressé par
le développement des sciences sociales. De la, une lecture
inévitablement subjective et orientée.

Comme le note Jean-Luc Chappey, I'Université, créée par Napoléon
en 1806 puis réorganisée deux ans plus tard, s'impose d’emblée
« comme un lieu de formation et de reproduction des élites » (I : 25)
et contribue au déclassement de I'Institut national des sciences,
arts et lettres (fondé en 1795 pour prendre le relais des anciennes
académies, etréformé en 1802), qui « perd sa position centrale dans
I’organisation institutionnelle des savoirs » (I : 47). Corollairement,
une poignée de grands patrons se partagent les différentes chaires
et les domaines de savoir afférents. Le pouvoir de ces professeurs
du Muséum d'histoire naturelle, de I'Ecole de médecine ou de
I'Ecole polytechnique atteint son acmé sous la Restauration,
comme en témoigne, pour ne citer qu’un seul exemple, la carriere
du paléontologue Georges Cuvier, qui en vient & monopoliser un
nombre si impressionnant de titres et de fonctions qu'il figure en
bonne place dans un Almanach des cumulards publié en 1821
(I': 26). Avec les avancées de l'industrialisation et de I'urbanisation
(qu’on ne saurait dissocier du formidable accroissement de la
productivité agricole initié dés le milieu du xvii© siécle en Angleterre),
et les problemes inédits d’administration des populations, de
formation des élites ou d’hygiéne et de santé qui émergent, les
savants, de maniere générale, voient leur autorité augmenter.
Toutefois, c’est souvent au détriment de leur « autonomie » et du
progrés théorique en tant que tel. On veut bien d’'une « science
du gouvernement et du contréle des hommes » (I : 30), liée a
I'« Etat enquéteur » (I : 173). Mais pas d’une science autonome
des « relations sociales » (que vise confusément un Saint-Simon
en révant aussi d’'une nouvelle « religion ») et du « moral ». (A



moins qu’une telle science ne serve a légitimer, comme chez
Bonald, le principe d’'un ordre naturel fondé par Dieu et a rendre
raison de la décadence des Lumiéres et de la Révolution — mais
alors elle n’a que l'aspect d’'un savoir trouvant sa source dans
les objets et en lui-méme.) Le « cceur », '« ame » doivent rester
’'apanage du religieux ou du poéte. La science est accusée par
Chateaubriand de mener les « esprits faibles » a I'athéisme puis
au crime, et un Lamennais n’aura pas de mots assez durs contre
elle (« desséchante », « inutile », « abrutissante », etc.). Au mieux
est-elle cantonnée dans une position secondaire. « Perfectionner
I’organisation sociale et I'organisation individuelle » (I : 52) : tel était
pourtant le programme politique reposant sur une connaissance
objective des « ldéologues » (Cabanis, Destutt de Tracy), au
pouvoir sous le Directoire, mais accusés de tous les maux par les
royalistes et les défenseurs des Lettres, avant que Napoléon ne
leur porte le coup de grace en supprimant la Classe des sciences
morales et politiques de I'Institut.

C’est dire si la structure des modes de compréhension du monde
et des instruments d’orientation connait, aprés 1789, de profonds
bouleversements qui ne laissent pas de susciter des résistances,
réactions et contre-offensives diverses et variées. Les possibilités
d’expression n’en sont pas moins inégalement distribuées. Tout
le monde n’a pas les moyens de résister, de réagir. Il faut oser
fonder, par exemple, une « science catholique ». Géologues,
biologistes, archéologues, philologues, etc. : le nombre de savants
susceptibles, apres les physiciens, de remettre en cause le récit des
Saintes Ecritures ne cesse de s’accroitre au cours du xix® siécle.
Les espoirs d’une conciliation définitive de la science et du dogme
ne résistent pas a la contradiction entre, d’un cété, la logique de
vérification et de cumulativité inhérente a la connaissance en soi
et pour soi, qui conduit a un affinement des techniques et a une
spécialisation accrue des recherches, et, de l'autre, la logique

@ n°3/2018
X0

de corroboration et de confinement inhérente a la connaissance
subordonnée a l'impératif d’'un renforcement de la foi. L’évolution
de la géologie aprés 1830 I'atteste par excellence (I : 182-185). Plus
largement (car le respect de la lettre des textes bibliques importe
moins, aux yeux des membres des couches supérieures de la
société, y compris les « libéraux », que la perpétuation favorisée
par la religion du systéme de valeurs morales établi et d’'un ordre
des choses fondé sur la famille et la propriété), tout un ensemble
de forces sociales ont intérét a juguler la dynamique de « la science
de ’homme pour la science de 'homme » — au méme titre qu’il y
a une dynamique de « I'art pour I'art », revendiquée fierement par
Théophile Gautier — dont Condorcet ou les « Idéologues » avaient
posé le principe et qui trouvera son expression la plus aboutie, sur
un double plan institutionnel et épistémologique, avec la sociologie
durkheimienne, dans le contexte de la lll® République?. C’est un
élément-clef de leur sociodicée.

Paradoxe apparent, qui témoigne de la nécessité de toujours
raisonner en termes relationnels : cette dynamique de « la science
de 'homme pour la science de ’homme » est enclenchée par la
création au sein de I'Institut de la Classe des sciences morales et
politiques ; elle est entravée par la suppression en 1803 de cette
classe puis continue a I'étre, differemment, a la faveur de son
rétablissement en 1832, jusqu’a ce que les nouvelles disciplines de
la psychologie et de la sociologie, notamment au sein des facultés
de lettres, finissent par I'embrasser pleinement autour de 1900,
en dessinant les contours d’'un régime de pensée scientifique

2 Une remarque en passant : Laurent Jeanpierre, en conclusion de sa
synthése trés limpide sur le développement des sciences humaines et
sociales entre 1914 et le début des années 1960, évoque un déclin « sur le
plan épistémologique », durant cette période, du « durkheimisme » (Il : 165).
Mais ce déclin n’est-il pas surtout d’ordre institutionnel ? Les ceuvres des
« chercheurs » durkheimiens (Simiand, Mauss, Halbwachs, Granet), que
Johan Heilbron oppose aux « enseignants » (comme Bouglé ou Davy), ne



autonome de lhumanité et de ses structures et processus
constitutifs. Entre-temps, I'importation de spécialités, de méthodes
et de pratiques germaniques aura joué un réle non négligeable :
on lui doit I'invention d’'une science de laboratoire francaise, « la
révolution de la linguistique, [...] la transformation de la science
littéraire » (I : 579). « La vie intellectuelle frangcaise, commente
Blaise Wilfert-Portal, a connu un fort “moment allemand” des les
années 1850-1860 » (ibid.).

S’il fallait tirer un seul enseignement de I'histoire de la « vie
intellectuelle frangaise » depuis deux cent ans, ce serait peut-
étre celui-ci : le fait qu’aucun aspect de cette « vie intellectuelle »
—comme de toute « vie intellectuelle » dans des sociétés en voie de
démocratisation et de nationalisation, et en méme temps, de plus
en plus réceptives aux idées et créations d’autrui — n’échappe a
linfluence de la science, qui de « secondaire » est progressivement
devenue centrale, et n’est pas forcément synonyme de progrés
de la « raison ». Pour le dire autrement, la science — « devenue
une entreprise professionnelle, structurée par des carriéres et des
cursus académiques » (I : 599) — est désormais structurante dans
I’ordre du discours et des représentations. Elle est omniprésente.
Elle n’est pas hégémonique pour autant. Sa circulation passe par
toute une série de filtres, et elle s’offre a toutes les récupérations,

se signalent-elles pas par leurs formidables avancées épistémologiques ?
Clairement, le Halbwachs des Cadres sociaux de la mémoire radicalise la
théorie durkheimienne de la connaissance (c’est pourquoi il n’est peut-étre
pas tout a fait exact de considérer que le but de son entreprise intellectuelle
aurait été de « jeter un pont entre I'ceuvre de Durkheim et celle de Bergson »
[l : 155-156]) ; et Mauss, comme le souligne Jean-Francois Bert, est parvenu
« pour la premiére fois » a faire dialoguer « la sociologie avec I'ethnologie,
[...]la linguistique, [et] surtout la psychologie, [...], jusqu’alors historiquement
et surtout épistémologiquement rivales » (Il : 591).

@ n°3/2018
X0

a toutes les perversions. Son avenement ne met pas un terme aux
luttes pour la « vérité ». Au contraire : elle les accentue, elle les
démultiplie — elle les institue.

Defait, les savoirs scientifiques (i.e. les savoirs vérifiables acquis par
le truchement de méthodes éprouvées) ou a prétention scientifique
sont partout. Les années 1820-1840 marquent I'avénement de
I'« ére médiatique » : il y va, nous dit Marie-Eve Thérenty, d’un
« nouveau rapport au réel » (I : 124). Les connaissances circulent
selon des modes et des rythmes inédits : revues littéraires et
encyclopédiques, feuilles spécialisées « destinées a des publics
différenciés comme le Journal des enfants » (I : 127), romans-
feuilletons des quotidiens nourris de données sociales, a l'instar
des Mysteres de Paris d’Eugéne Sue, journaux de vulgarisation
comme le Journal des connaissances utiles, un mensuel de 32
pages créé par Emile de Girardin en 1831 et qui peut revendiquer
132 000 abonné-e-s un an plus tard, revues scientifiques ouvrant de
nouveaux horizons, revues indépendantes d’inspiration socialiste,
etc. La représentation du développement social-historique en est
totalement transformée. L'enseignement de I'histoire de I'art atteste
par exemple le progrés d’une vision sociologique du monde :
comme toutes choses, explique Hippolyte Taine dans les cours
qu’il donne a partir de 1864 & I'Ecole des beaux-arts, I'art est ancré
« dans les meceurs et le milieu » (I : 514). André Michel, ancien
éleve de ce dernier et spécialiste de I'histoire de la sculpture,
affirme sa volonté d’étre « aussi scientifique que possible » et de
faire « 'anatomie des ceuvres » (cit. in 1l : 180). De méme, I'histoire
de l'architecture bénéficie tout au long du xix® siecle, en particulier
a I’Ecole polytechnique, de « I'apport de la culture scientifique »
(I': 542). Les tenants d’une connaissance objective du réel, savants
ou romanciers (Honoré de Balzac disait vouloir « daguerréotyper »
la société de son temps), s’approprient d’emblée la photographie,



opposée « a la subjectivité de la peinture » (I : 554) tant par les
romantiques que par les positivistes.

De la vision scientifique qui s'impose en art, la composante la plus
originale, peut-étre la moins ostensible en méme temps que la plus
profonde, est la réflexivité ou, pourrait-on dire, le réalisme réflexif.
La représentation du réel en peinture ou en littérature est le produit
d’un travail créatif spécifique, d’un labeur concret présupposant la
capacité a manier un certain nombre de matériaux. Le « réalisme »,
avec Charles Baudelaire ou Gustave Flaubert, équivaut a la
conversion de l'idéal esthétique de I'artiste a une double réalité :
« la réalité dont ses ceuvres offrent I'image » ; la réalité « du labeur
a accomplir pour y parvenir » (I : 270). L’'observation minutieuse
de la vie humaine appelle la composition et le style : c’est a cette
condition — veut croire Guy de Maupassant — que l'artiste, tel un
miroir, mais en livrant le travail de combinaison qui s'impose, peut
réfléchir les faits. En somme, I’écrivain « réaliste » ou « naturaliste »
colle aux faits parce qu'’il sait ou s’efforce de savoir ce qu'il fait et
comment il peut faire ce qu'il fait — mutatis mutandis, la sociologie,
avec Pierre Bourdieu, clarifiera pour elle-méme et en général cette
exigence associée dans les années 1860-1890 a la psychologie
(Hippolyte Taine, Herbert Spencer ou Alexander Bain sont des
références incontournables et parfois revendiquées). Avec Emile
Zola (qui publie en 1880 Le Roman expérimental), 'observation des
étres humains (« seule préconisée dans le systéeme de référence
scientifique sémiologique qui prévalait a I'époque du réalisme
balzacien » [I : 522]) appelle surtout, a titre de complément,
I’expérimentation : les personnages ayant été placés dans des
situations prédéfinies et leurs conduites mises a I'épreuve d’un
certain nombre d’hypothéses physiologiques, psychologiques ou
sociologiques, il en résultera un gain de connaissance, a la faveur
d’une langue simple, énergique et sans fioriture. Il y va d’une autre
forme de réalisme réflexif ou, plus exactement, de naturalisme
réflexif, qui rapproche plus encore lalittérature d’unidéal scientifique

E n°3/2018
X0

de connaissance, et participe tout autant, du moins en théorie, de
la définition de son autonomie esthétique.

La question de I'autonomie et de la spécificité de la littérature, au
principe des luttes constitutives du champ littéraire, ne semble
devenir un véritable sujet de préoccupation et ne générer de
profondes angoisses existentielles qu’a partir du moment ou
s’étiole I'optimisme du romancier convaincu d’apporter sa pierre a
un « age scientifique ». Cet optimisme décgu ou défraichi, que reste-
t-il ? La seule puissance créatrice de I'’écrivain, coupée de tout réel
observable a transformer ? Uniquement sa personnalité propre
—louée par Zola avec autant de ferveur que la méthode scientifique
objective et impersonnelle dont il se réclame ? Ou encore, comme
le formulera André Breton dans son Manifeste du surréalisme de
1924, « la toute-puissance du réve », le « jeu désintéressé de
la pensée » (cit. in Il : 283) ? A moins que I'observation, restant
plus que jamais de mise, par exemple, dans le roman proustien,
ait simplement changé de nature, via I'incorporation du narrateur
dans le flux changeant des étres et des choses observés ? Or il
n’est quasiment pas question de Marcel Proust — dont Du cété de
chez Swaan est publié en 1913 — dans les deux volumes de La
Vie intellectuelle en France (quatre petites occurrences dispersées
dans le premier, cinq dans le second : c’est peu).

Aussipeut-on avoir le sentiment d’un défaut d’explication concernant
le lien étroit tiss€, en France, entre I'observation comme idéal en soi
et la littérature — entre différentes formes d’observation n’ayant pas
d’autre but que la « connaissance », « objective » ou « subjective »,
et différentes formes de littérature, de Balzac a Proust en passant
par Zola. Peut-étre 'autonomisation des savoirs par rapport aux
idées politiques a-t-elle privé ce lien du caractére de nécessité et
d’évidence qu'il avait pu revétir au xix® siecle (quand la science
semblait appelée a « régler la marche du monde » [l : 429]) ? Un
éclairage sur les conditions de production et de réception de A la



recherche du temps perdu (le premier tome, rappelons-le, parait en
1913, les six autres aprés 1919) aurait pu apporter des éléments
de réponse : mais Proust est visiblement victime du découpage
chronologique privilégié par Charle et Jeanpierre®.

En somme, on saisit bien les lignes de force, les constances et les
constantes de la vie intellectuelle frangaise sur la longue durée. On
comprend que sa nature fortement intégratrice tient a la centralité
parisienne, au réle joué par I'Etat (en termes d’allocation des
ressources et de politiques publiques), et, conséquemment, a la
structure spécifique du systéme scolaire et des différentes formules
de regroupement rendues possibles (au sein ou a la périphérie
de l'université, autour des revues, dans le secteur des médias,
sous la forme d’avant-gardes artistiques disposées a se multiplier,
mais aussi a I'extérieur des frontiéres hexagonales a travers les
écoles francaises ou les instituts, etc.). On prend la mesure des
effets du facteur démographique. On percoit ce qui a configuré
nationalement les dynamiques transnationales de l'art ou de la
science. On devine que l'occupation de positions prééminentes
et les prétentions impérialistes dépendent de toute une série de
facteurs, et qu’il en va de méme du déclin — et on le comprend
d’autant mieux qu’au déclin répondent sans cesse des tentatives,
pas toujours désespérées, via par exemple une « diplomatie active
et professionnalisée » (Il : 357) ou le vote de lois de protection, de
I’enrayer (les chapitres de Marie Scot et de Thomas Brisson sont
trés instructifs de ce point de vue). En revanche, on appréhende
mal les ressorts explicatifs du réquisit de véridicité et/ou de
vérifiabilité tel qu’il s'impose a toute connaissance et conditionne
I’évolution des rapports de forces entre la science, la littérature, la

3  Le lecteur est par exemple amené a se demander si 'idée de « connaitre
en écrivains » n’aurait pas fait place a celle de « penser en écrivains » (pour
reprendre le titre du texte de Marielle Macé consacré a « la culture de
I'essai » [ll : 738-743]). Mais qu’est-ce que cela pourrait bien signifier ? Et
quels auraient été les vecteurs de cette évolution ? On l'ignore tout autant

@ n°3/2018
X0

politique et la religion, non sans placer la philosophie — dont la dé-
fonctionnalisation, a la lecture de La Vie intellectuelle en France, se
comprend en creux — dans la position inconfortable d’étre toujours
en retard d’un train, ou de plusieurs, sauf a se mettre pour de bon
a I’école des sciences (Gaston Bachelard) ou a faire sienne « la
posture avant-gardiste et I’'hnumeur anti-institutionnelle » (Il : 194)
caractéristiques de I'art tout en subordonnant la liberté créatrice de
I’écrivain a une exigence d’engagement, et non plus d’observation
(Jean-Paul Sartre).

IV

« Le savoir seul rend durablement gai » (Il : 867), concluent Charle
et Jeanpierre. On aimerait les croire ! La question qui semble les
préoccuper, a juste titre, est celle de I'autonomie du savoir ; plus
précisément, c’est celle de savoir (c’est le cas de le dire) comment
libérer la production et la diffusion des savoirs objectifs et distanciés
— en particulier des savoirs portant sur les structures sociales — de
'emprise des médias et des idéologies qui nourrissent les luttes
sociopolitiques. On peut tabler, pour chaque probléme, sur un
stock considérable de « travaux disponibles » (Il : 867). Du cété
de la production, les connaissances scientifiques ont beaucoup
gagné en technicité et en précision. A la faveur de I'explosion des
effectifs étudiant-e-s (au milieu des années 1960 puis a la fin des
années 1980), les disciplines des sciences sociales ont atteint
un niveau d’institutionnalisation sans commune mesure avec la
« position interstitielle » (Il : 565) qui était la leur au début des
années 1960 dans I'Université. Le revers de la médaille est que
ces savoirs de plus en plus spécialisés ont du mal a s’inscrire dans
des horizons d’intelligibilité globale. « La figure du savant et de ce
qgu’il cherche a perdu la majesté neutre de la vérité immaculée du

— et on lignore d’autant plus que Michel Houellebecq, continuateur d’un
certain réalisme voire du naturalisme zolien, n’est pas cité une seule fois.



xixe siecle » (Il : 433), notent encore Charle et Jeanpierre. De plus
en plus éclatée, elle est surtout devenue illisible. Ce n’est pas sans
lien, d’abord, avec quelque inertie de la hiérarchie des valeurs
culturelles traditionnelles : si les « humanités classiques » ont perdu
beaucoup de terrain dans I'enseignement supérieur, le prestige
de la culture lettrée se reproduit de telle maniére que la parole
d’un philosophe, d’un écrivain voire d’un historien, s’agissant de
livrer une interprétation générale de I'existence humaine, paraitra
toujours plus légitime que celle d’'un sociologue. Ce n’est pas sans
lien, ensuite, avec les transformations des circuits d’intermédiation
culturelle et, par conséquent, des conditions de réception. Les
chercheur-e-s spécialisé-e's dans tel ou tel domaine ne manquent
pas, on le sait, mais la diffusion des résultats de leur travail dans
I’espace public est subordonnée, bien souvent, plus encore qu’au
filtre des journalistes, a leur « maitr[is]e du propos » (Il : 457). lls sont
en outre éclipsés par une configuration protéiforme et proliférante
d’intellectuel-le's médiatiques, de journalistes intellectuel-le's et
d’expert-e-s non universitaires (affiliés a des think tanks spécialisés
par exemple dans l'analyse des relations internationales ou les
questions de sécurité, ou travaillant dans le secteur financier).
« Des profils hybrides d’intellectuels médiatiques et de journalistes
intellectuels ont émergé depuis les années 1980, rencontrant un
public assez diplémé pour en étre demandeur et trop peu pour en
étre critique » (Il : 861), observent, avec ironie et lucidité, Charle
et Jeanpierre.

En définitive, c’est essentiellement en tant que social scientists,
et au nom des sciences sociales, qu’ils nous laissent avec deux
sujets d’inquiétude. Les chercheur-e's en sciences sociales ont
beau étre de plus en plus nombreux-ses (pour ne donner qu’un seul
exemple, on comptait cinqg maitres de conférences et professeurs
en sociologie dans les facultés de lettres en 1949 : on en a
aujourd’hui plus de mille) ; ils et elles ont beau publier en masse

@ n°3/2018
X0

(le « nombre de nouveautés et de nouvelles éditions en sciences
humaines et sociales » a été multiplié « par 2,3 entre 1986 et
2003 » [II : 807]) ; ils et elles ont beau étre ponctuellement sollicités
dans les médias ; leur sort n’en est pas moins d’étre invisibles pour
le plus grand nombre — et leur influence sur le cours des choses
et sur le mouvement des idées n’a sans doute jamais été aussi
faible. Il y a plus. Ce qui est en cause, c’est la valeur méme des
produits intellectuels mis en circulation : qui est Iégitime pour en
juger ? Les journalistes et méme les éditeurs généralistes et autres
intermédiaires d’'idées semblent avoir perdu la considération qu’ils
témoignaient « jusqu’aux années 1980 » (Il : 861) aux chercheur
e's et aux universitaires, en particulier aux social scientists, qui
se voient reprocher une chose et son contraire, tantot d’étre trop
compliqués et de jargonner, tantot d’étre trop simplistes et de
sacrifier au radicalisme politique. Une « incertitude généralisée »
regne « quant aux “vraies” valeurs d’un domaine » (ll : 865). « Le
public naif, comme celui plus averti, peine a trier le bon grain
et livraie » (ibid.). Comment s’en sortir ? Et comment remédier
notamment a ce poison lancinant de la vie intellectuelle francaise :
I’anti-intellectualisme d’une partie des intellectuels, qui ne s’exprime
jamais mieux que dans les périodes ou, sur les transformations
de la structure des rapports de forces entre corps de croyances
et domaines de savoir, se greffe quelque fragilisation du statut et
des perspectives de carriere des producteurs d’idées, « avec ses
phénomeénes de frustration et de ressentiment associés » (Il : 845-
846) ?

Mais si Charle et Jeanpierre se sentent néanmoins autorisés
a terminer sur une note optimiste, c’est sans doute parce qu'ils
ont conscience d’avoir fait ceuvre utile, et commune, en science
sociale, en rassemblant un nombre impressionnant de forces
intellectuelles (il faut saluer entre autres I'excellente utilisation
générale de données chiffrées) et en mobilisant largement les



outils de la sociologie bourdieusienne. |l se trouve que Bourdieu
(qui arrive au troisieme rang des auteurs les plus cités dans le
tome Il de La Vie intellectuelle en France, derriere Jean-Paul Sartre
et Michel Foucault) faisait figure, aux yeux d’Edward Said, de
« dernier [d]es grands intellectuels universalistes et généralistes »
(Il : 658-659), comme le rappelle Ludivine Bantigny, qui ajoute
opportunément que la méthode de la réflexivité qu’il a Iéguée, en
tant qu’elle suppose « d’ébranler les effets de domination induits
par la posture méme de lintellectuel », donne précisément les
moyens d’inventer une nouvelle position : celle de « l'intellectuel
collectif » (Il : 659). C’est clairement dans cette direction qu’il
parait souhaitable d’aller. Dans un contexte de « mise en
concurrence généralisée des établissements, des universitaires »,
et d’ouverture de plus en plus grande des facultés de lettres et
sciences humaines a la « demande sociale et professionnelle »
(Il : 476), les enseignant-e-s-chercheur-e's en sciences sociales
n’ont peut-étre pas d’autre issue que de reconstruire collectivement
les instruments d’'une autonomie théorique et scientifique pérenne
ainsi que les modalités institutionnelles et symboliques d’une
efficace retrouvée sur la vie des idées — sur les représentations
du réel. lls ont pour eux le nombre. lls disposent d’'une méthode
— la réflexivité — par laquelle, outre sa valeur épistémologique,
I’« ambition totale » portée par une partie des idées de Mai 68, a
savoir, nous dit Boris Gobille, « destituer les formes autoritaires
de pouvoir et révolutionner les structures mentales » (Il : 665), est
susceptible de vivre une seconde jeunesse, plus longue et mieux
assise théoriquement. lls ont la possibilité de réinvestir le « capital
symbolique des idées d’origine frangaise comme contre-feu a
’empire anglophone médiatique » (Il : 863), en le débarrassant
de tout ce que sa composition doit aux dissymétries de genre ou
de statut ainsi qu’aux effets de l'impérialisme culturel (c’est-a-
dire en tirant le meilleur parti possible des évolutions récentes :
féminisation, internationalisation, etc.). En bref, qu’ils et elles

@ n°3/2018
X0

unissent leurs efforts — et alors, comme le prophétisait Lamartine
dans ses Destinées de la poésie (1834), « la raison universelle [...]
aura multiplié sa force par la force de tous » (cit. in | : 234) !

Marc Joly
CNRS/Laboratoire Professions, institutions, temporalités (Printemps)

10


http://www.printemps.uvsq.fr/

